
 1 

THAM THIỀN PHỔ THUYẾT   

Lai Quả Thiền Sư  

Việt Dịch: Tỳ Kheo Thích Duy Lực  

--o0o-- 

LỜI DỊCH GIẢ. 

Quyển sách này trích dịch từ "Lai Quả Thiền Sư Ngữ Lục". Ngài Lai Quả 24 

tuổi xuất gia, 28 tuổi kiến tánh, tịch năm 1953 thọ 73 tuổi. 

Ngài trụ trì chùa Cao Mân hơn 30 năm, chuyên hoằng Tổ Sư Thiền, phàm có 

gì chướng ngại sự tham thiền, Ngài đều bải bỏ. Khi Ngài mới nhận chức trụ 

trì, quyết tâm bải bỏ việc ứng phó kinh sám. Có ông triệu phú xin làm một lễ 

cầu siêu lớn là Đại Thủy Lục (tức là thí thực cao nhất trong bốn cấp chẩn tế) 

hứa cúng 40,000 đồng bạc thiệt (giá trị hơn 40,000 Mỹ kim hiện tại), trong khi 

ấy chùa đang thiếu lương thực, đại chúng đều xin Ngài nhận số tiền ấy, nhưng 

Ngài vẫn nhất quyết từ chối. Do đó biết Ngài trọng sự tu giải thoát như thế 

nào! 

Cuốn ngữ lục này toàn là lời kinh nghiệm trực tiếp của Ngài, đối với việc tham 

thiền rất có giá trị, nhưng tiếc rằng người biên tập đem ý mình xen vào trong 

đó thành có nhiều điều nghịch hẳn ý Ngài, như trong đó có một bài nói phải 

mua giấy vàng bạc để đốt cho người chết. Sự lỗi lầm không thể tưởng tượng 

được. Nên chúng tôi chỉ dịch những lời chinh đúng ý của ngài Lai Quả, những 

lời nghịch ý Ngài đều lược bỏ. 

Ngữ lục của Ngài gồm có 7 quyển: 

Quyển 1 là Giải Báng Phù Tông Thuyết.  

Quyển 2 là Tham Thiền Phổ thuyết. 

Hai quyển cộng chung có 200 bài, nhưng chúng tội chỉ trích dịch 120 bài và 

dùng chung một đề tựa là Tham Thiền Phổ Thuyết. Lời nói đầu của tác giả 

trong quyển một và quyển hai, chúng tôi cũng trích dịch ra để làm lời tựa của 

Ngài. Trong khi dịch có nhiều sơ sót không thể tránh khỏi, xin độc giả hoan hỷ 

chỉ giáo cho.    

  

LỜI TỰA CỦA NGÀI LAI QUẢ. 

Diệu Thọ tôi viết ra sách này là việc cần thiết trước mắt, tỏ bày tình thật chỉ lối 

cho người tu hành. Đầu tiên nêu ra Giải Báng (để giải tỏa sự phỉ báng lẫn 

nhau của các tông phái) để khử bỏ gai gốc trên đường tu tập của các tông như: 

Thiền Môn, Giáo Môn, Luật Tông, Tịnh Độ Tông. Vì sáng tỏ lý thuyết của các 

tông, có đề ra một trăm bài, trong đó từ chỗ địa vị phàm phu nói đến địa vị bậc 

thánh do trải qua nhiều kinh nghiệm sự thực, việc này đối với bậc thượng căn, 

im lặng vô ngôn cũng có thể ngộ đạo; đối với trung căn ắt phải nhờ lời nói chỉ 

dẩn, hành đúng rồi, mới ngộ đạo; đối với bậc hạ căn cần phải chỉ đạo nhiều 

cách, nói tánh, nói tướng, nói đốn, nói tiệm, huân tập lâu ngày mới ngộ đạo. 

Cũng như lên núi lấy của báu, người căn khí lớn ngay đó quay đầu lấy được, 

bậc trung căn cứ đi thẳng lên lấy được, bâc hạ căn thì lên rồi tiến thêm nửa tìm 

tòi mới lấy được. Trong đó cũng có người tìm không thấy bảo vật, đi về bàn 

tay không, cũng có người vì cầu bảo vật mà xả thân. Căn cơ không phải một 

thứ, thuyết này (Tham Thiền Phổ Thuyết) hợp với mọi căn cơ thượng, trung, 



 2 

hạ. Nay Lai Quả xin mời độc giả hãy tự mình thí nghiệm một phen xem! 

Người chưa dụng công cảm thấy dường như văn nhiều. Nếu người tiến sâu e 

trách là nghĩa cạn, chẳng những trách cạn mà còn cho là quá sơ lược. Tôi sáng 

tác sách này chẳng tránh khỏi sự chê trách, song tôi chẳng nệ quê mùa đem hết 

chỗ thấy của tôi để báo ân Phật. Nhưng ân Phật lớn lao dùng hết vi trần cả hư 

không, một vi trần là một Lai Quả, tan xương nát thịt cũng khó báo hết. Chỉ có 

học phật pháp, đem pháp làm lợi chúng sanh, dẫu cho người nghiệp nặng khổ 

sâu, tôi ắt chịu cực theo chúng khổ, không kể khổ đến mức nào, tất cả đều là 

bổn phận của tôi, tôi sẽ chiụ hết để đền ơn Phật. 

Quốc chu là vua trị nước trị dân. Đức Phật là thầy cứu người, cứu tâm, tăng đồ 

chúng ta nên dũng mãnh phấn khởi hành việc khó hành, nhẫn việc khó nhẫn, 

chịu cái khổ của cứu người cứu tâm, cần phải biết hoàn cảnh của con người, 

gặp kẻ thân ác nên dùng pháp cải tà qui chánh để khuyến khích họ gặp kẻ tâm 

ác nên dùng cái đạo bỏ vọng về chơn để gia trì, họ ấy là thiên chức độ người 

của tăng sĩ phật giáo. Lại cứu thế chẳng bằng cứu người, cứu người chẳng 

bằng cứu tâm, cái pháp cứu tâm phải trừ gốc chớ không trừ ngọn mới là đại 

pháp căn bản. Tại sao vậy? Thế giới thiện là do con người thiện, con người 

thiện là do tâm con người thiện, tâm người thiện thì từ xưa đến nay, đời này 

đời sau, thế giới này thế giới khác, xưng là mười phương thế giới đều thiện. 

Nhưng cái thiện của thế giới là chỉ thẳng cái tâm thiện. Tâm này dù thiện 

nhưng thực chưa trọng thiện, tại sao? Vì tâm là bổn nghiệp của hư không đại 

địa, tâm là trung tâm của thiên đàng, địa ngục, tâm là nhà vui của phú quí công 

danh, tâm là thành phố lo âu của nghèo nàng hạ tiện, tâm thiện thì chiêu cảm ở 

đất thiện, tâm ác thì chiêu cảm sanh nơi đất ác, do đó thiện ác chia thành lối tẻ. 

Chúng sanh trường kỳ qua lại trong đó mà chẳng tự biết, vì người thế gian 

đem tâm để làm vui cho ta, nên tạo mê luân bị lưu chuyển mà chẳng thể trở về 

tự tánh, cái lỗi lầm lớn này là lỗi tại tâm. Hoặc có người hỏi “Con người trong 

hằng ngày lấy gì làm thiện tâm, lấy gì làm ác tâm?" Đáp rằng “Sát đạo dâm 

của thân. Vọng ngôn, ỷ ngử, ác khẩu, lưỡng thiệt của khẩu. Tham, sân, si của 

ý. Tạo mười ác nghiệp này là ác tâm, trái lại tức là thiện tâm". Nay nói thêm 

cái tâm thiện ác có phải sai lầm chăng? Ước mong các cao nhân đại trí chớ 

cho buồn giận, mừng vui là tâm, cũng không nên cho trí ngu lợi độn là tâm, 

những tâm này đều chẳng phải là chân tâm. Nếu cho những tâm kể trên là tâm 

thì hư không đại địa, mỗi mỗi xứ sở không còn chỗ để cho chúng ta cấm dùi. 

Vậy muốn cầu chẳng bị tâm mê, chẳng bị thế chuyển, chẳng lạc vào lối tẽ, đều 

chẳng thể được. Nếu người muốn đạt đến nguồn gốc của chân tâm. Kính xin 

mọi người trước tiên phải kính trọng phật giáo, kế tin tăng sĩ. Bởi vì, Phật 

pháp là pháp cứu tâm, tăng sĩ là người chỉ ra tâm. Không những tự mình tin 

tam bảo, còn phải khuyên tất cả người cung kính tam bảo. Cái tâm tin tam bảo 

là cái sơ tâm của thành Phật, người tin tam bảo là người thiện nhân học Phật. 

Từ một người tin tam bảo cho đến người khắp thế gian tin tam bảo, người 

khắp thế gian có lòng tin này mới là đi đúng cái đường bỏ vọng về chân. Vọng 

đã trở về chân thì tà đâu có thể còn. Đã về chỗ chân thì còn gì chánh hơn nữa, 

nên biết cái công của Phật giáo, cái đức của tăng sĩ, e rằng muôn kiếp cũng 

không thể kể xiết. 

Lai Quả không nhẫn thấy tâm người bị chìm đắm, tam bảo bị thất lạc, thành 

thật đem Tham Thiền Phổ Thuyết để cứu tâm, dùng mở mang cho đương cơ. 

Ước mong người đọc được chuyển niệm trở về với tự tánh, khiến cho cái nhân 

chẳng thể cứu, cũng nhất định cảm cái quả thành Phật. Kính xin người đọc y 



 3 

pháp bất nhân, ấy là việc rất may mắn vậy!  

    

Mục Lục: 

Lời dịch giả.  

Lời tựa của Ngài Lai Quả.  

1. Phát tâm học đạo.  

2. Nguyện trụ Tòng Lâm.  

3. Lập hạnh quyết định.  

4. Đánh hét khó chịu.  

5. Quy củ khó học.  

6. Thân tâm bất an.  

7. Thiệt thòi khó chịu.  

8. Tập khí khó trừ.  

9. Nhẫn khổ.  

10. Lục căn khó nhiếp.  

11. Thỉnh cầu khai thị.  

12. Chán trụ Tòng Lâm.  

13. Thích ở núi sâu.  

14. Nhẫn nại phiền toái.  

15. Chẳng trọng tu huệ.  

16. Chẳng muốn thường trụ.  

17. Dễ phạm quy củ.  

18. Hỷ xả tất cả.  

19. Phát tâm dũng mãnh.  

20. Thân tâm quen thuộc.  

21. Chẳng tin tham thiền.  

22. Nghi Pháp.  

23. Nghi người.  

24. Toan tính thối lui.  

25. Biết sám hối.  

26. Biết hổ thẹn.  

27. Phát khởi lòng tin.  

28. Nghe được lãnh hội.  

29. Thấy có tương ưng.  

30. Tự nguyện dụng công.  

31. Quên mệt nhọc.  

32. Nghi tình chẳng đắc lực.  

33. Thân tâm bực bội.  

34. Tâm thối lui bỗng nổi dậy.  

35. Nhận sự khuyến thỉnh của đại chúng.  

36. Vọng tâm tạm nghỉ.  

37. Ngoài thân tạm quên.  

38. Cảm thấy thân khinh an.  

39. Trụ chỗ khô tịnh.  

40. Bày đặc bậy bạ.  

41. Ham thích thơ kệ.  

42. Chẳng nguyện tiến sâu.  

43. Cái dụng đề khởi.  

44. Công năng trừ vọng.  

http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet-loitua.htm#loidichgia
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet-loitua.htm#loituacuangailaiqua
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#1
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#2
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#3
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#4
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#5
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#6
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet.htm#7
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#8
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#9
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#10
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#11
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#12
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#13
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#14
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#15
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet2.htm#16
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#17
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#18
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#19
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#20
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#21
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#22
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#23
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#24
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#25
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet3.htm#26
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#27
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#28
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#29
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#30
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#31
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#32
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#33
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#34
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#35
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#36
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#37
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#38
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#39
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet4.htm#40
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#41
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#42
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#43
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#44


 4 

45. Công năng trừ ngủ.  

46. Lạc đường tự tại.  

47. Vọng tự thừa đương.  

48. Giới luật sai trái.  

49. Tâm pháp đều tịch.  

50. Được chút ít cho là đủ.  

51. Sanh tâm dụng.  

52. Hữu tâm dụng.  

53. Tán tâm dụng.  

54. Nắm giử dụng.  

55. Đắc lực dụng.  

56. Phóng tâm dụng.  

57. Thân thiết dụng.  

58. Gián đoạn dụng.  

59. Thô tâm dụng.  

60. Miên mật dụng.  

61. Chẳng gián đoạn dụng.  

62. Tế tâm dụng.  

63. Lìa pháp dụng.  

64. Vô tâm dụng.  

65. Chân tâm dụng.  

66. Chuyển thân dụng.  

67. Đồng thể đại bi.  

68. Thay chúng chịu khổ.  

69. Đại từ tạo vui.  

70. Xót thương chúng khổ.  

71. Học hạnh Bồ Tát.  

72. Bố thí.  

73. Trì giới.  

74. Nhẫn nhục.  

75. Tinh tấn.  

76. Thiền định.  

77. Trí huệ. 

78. Hỷ xả.  

79. Ái ngữ.  

80. Lợi hành.  

81. Đồng sự.  

82. Lập chí hướng thượng.  

83. Trừ biếng nhác.  

84. Cung kính.  

85. Cúng dường.  

86. Tán thán.  

87. Ẩn giấu điều ác, phô dương điều thiện.  

88. Trừ phỉ báng.  

89. Dứt tranh cải.  

90. Ba điều thường không đủ.  

91. Khuyến trụ Tòng Lâm.  

92. Phát tâm làm việc.  

93. Thích làm thanh chúng.  

94. Tình nguyện nhận chức hành đơn.  

http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#45
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#46
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#47
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#48
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#49
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#50
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#51
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#52
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#53
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#54
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#55
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet5.htm#56
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#57
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#58
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#59
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#60
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#61
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#62
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#63
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#64
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#65
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#66
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#67
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#68
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#69
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#70
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#71
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#72
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#73
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet6.htm#74
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#75
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#76
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#77
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#78
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#79
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#80
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#81
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#82
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#83
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#84
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet7.htm#85
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#86
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#87
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#88
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#89
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#90
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#91
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#92
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#93
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#94


 5 

95. Biết nhân biết quả.  

96. Phát thệ nguyện lớn.  

97. Sự lý dụng.  

98. Hóa đạo dụng.  

99. Tha thọ dụng.  

100. Tự thọ dụng.  

101. Thiền pháp.  

102. Tu tạp hạnh.  

103. Cầu thần thông.  

104. Hiếu thắng.  

105. Dụng công phu ngoại đạo.  

106. Hiểu lầm.  

107. Công phu chẳng bị thế gian chuyển.  

108. Công phu chẳng bị thân chuyển.  

109. Công phu chẳng bị tâm chuyển.  

110. Công phu chẳng bị hôn trầm chuyển.  

111. Làm chủ sanh tử.  

112. Ðầu sào trăm thước.  

113. Trên bờ vực thẳm buông tay.  

114. Tuyệt hậu tái tô.  

115. Qua sơ quan.  

116. Phá trùng quan.  

117. Thấu lao quan.  

118. Buông Không xuống.  

119. Khai tòng lâm.  

120. Chánh pháp trụ lâu. 

1. PHÁT TÂM HỌC ĐẠO. 

Chư Tăng cả thế giới có thể thọ giới, có thể hành hương nơi các thánh tích, xong riêng 

đối với việc tu hành học đạo thì không có thể. Tại sao kỳ quái như thế? Vì từ khi sanh 

ra đến nay, chịu tập quán của gia đình trói buộc chẳng nghĩ xa lìa, lại thêm sự bức 

bách của các việc thuận nghịch, sự lấn hiếp của các cảnh khổ vui, thiện căn phát khởi 

là nhờ nhân lành của những kiếp trước đã chín mùi nên có tâm xuất tục, làm người 

xuất gia. Vừa vào đạo gặp Thầy truyền cho ứng phó Kinh Sám, lại thêm Phật sự rộn 

ràng, ngày đêm đọc tụng bỏ ngủ quên ăn vì muốn tinh thông việc này, nghĩ muốn hơn 

người, mừng có nghề nghiệp nuôi sống trọn đời. Buồn thay! Khổ thay, ai dè đã vào 

lầm cửa, lở theo bọn ấy, suốt ngày lăng xăng phí thời giờ một cách vô ích. Lại chẳng 

biết còn có con đường rộng lớn khang trang, Tòng Lâm thênh thang, mà cam chịu 

nhiễm theo thói quen của mấy ông Thầy đám ở những chùa tư. Khi gặp nghịch cảnh 

khó khăn, quyết chí tìm thầy học đạo, một khi gặp Thầy, xin dạy niệm Phật, trì chú, 

giáo môn hoặc tham thiền, tùy theo môn phái của Thầy. Đến nay người xuất gia khổ 

hạnh ở các am thất, chùa tư phần đông đều gặp cảnh này.  

  

2. NGUYỆN TRỤ TÒNG LÂM. 

Trụ Tòng Lâm là điều thứ nhất trong 12 điều của hạnh Đầu đà. Tòng Lâm, tiếng Phạn 

(Ấn Độ) gọi là A Lan Nhã, dịch là chỗ yên tịch, còn gọi là Tăng Già Lam là chỗ thánh 

hiền mười phương tu tập. 

Người thọ giới, đầu tiên do bổn sư khai thị dẫn dắt nhiều cách, kế nghe bậc tiền bối ca 

ngợi sự trụ Thiền đường, rồi phát tâm sửa soạn y áo, mua sắm giày dép, suy nghĩ hỏi 

http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#95
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet8.htm#96
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#97
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#98
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#99
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#100
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#101
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#102
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#103
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#104
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet9.htm#105
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet10.htm#106
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet10.htm#107
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet10.htm#108
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet10.htm#109
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet10.htm#110
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#111
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#112
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#113
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#114
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#115
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#116
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#117
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#118
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#119
http://thuvienhoasen.org/u-ttphothuyet11.htm#120


 6 

thăm toan tính trăm thứ đều không ổn. Muốn học kinh giáo song không đủ trình độ, 

toan đi hành hương các thánh tích lại thiếu tiền đi đường. Vừa nghe cái tốt của chùa 

Thiên Ninh, lại nghĩ cái lạ của núi Thiên Mục, thường nghe chùa Kim Sơn việc ngồi 

thiền đau chân khó chịu, đã biết từ lâu, giờ tọa thiền ở chùa Cao Mân nén hương dài 

thật khó ngồi. Tòng Lâm rất tốt muốn trụ song quy củ quá khó khăn, tiến thoái lưỡng 

nan, do dự suốt ngày. Chợt gặp vị tăng lân cận chỉ cho con đường chân chánh và chỉ 

cho hướng đi, mới dám bạo gan cất bước. Vừa đến sơn môn tim đập chân run, bước 

vào khách đường đỏ mặt ngơ ngác. Vị chức sự gặp thấy, quát lên một tiếng “Sơ 

tham", lại quát lên một tiếng nữa “Thằng khốn nạn, bộ chưa nghe nói quy củ nghiêm 

khắc, điện đường nghiêm tịnh, qua lại không nghe tiếng động, ngồi nằm phải tuân lời 

dạy hay sao?" Người có chí vì đạo dần dần định tâm, kế bỏ kiến chấp, thứ lớp của quy 

củ dần dần rõ biết, lòng gan dạ mà tâm khoan dung, việc làm thuần thục mà chí kiên 

cố. Nếu người không có tâm vì đạo thì như chim bị nhốt vào lồng, thân khó ở yên, 

chỗ thấy đều chẳng vừa ý, chỗ nghe đều là giựt mình sợ hãi, tránh chỗ này đụng chỗ 

kia, trời đất đen tối, muốn tìm cách chạy trốn lại càng thấy rất khó. Lúc ngồi xếp 

bằng, lòng rỗng rang như cái nồi không, thân thẳng đứng như cái bàn. Lúc bào hương 

đi như nhảy múa. Lúc sống bình thường như phòng giặc. Theo chúng qua ngày chịu 

khổ chịu cực, đi đến chỗ vắng khóc lén không cho người biết. Mỗi khi nghe tiếng quát 

của vị chức sự, đứng thẳng ngơ ngác, bỗng được bạn đạo khuyên nhắc, mặt mày vui 

vẻ. Những người đời trước có gieo nhân của đạo nay gặp duyên này, quả sắp chín 

mùi, năm ba mươi năm sống như một ngày, hạt giống Bát Nhã, gốc rễ thành Phật 

càng thêm sâu dầy. Còn người đời trước không có gieo nhân của đạo, nay gặp được 

trợ duyên ở Tòng Lâm này cũng giúp cho họ có cái nhân tốt để được quả chín mùi, 

huân tu rèn luyện ắt sẽ được thành tựu pháp khí lớn. Nay tu thắng nhân, vị lai chắc 

chắn được thắng quả, con đường sanh tử phải tu, con đường Niết Bàn mới rõ. 

Như vậy chẳng trụ Tòng Lâm thì chẳng thể vun trồng Phật nhân, chẳng trụ Tòng Lâm 

thì chẳng thể thành tựu Phật quả. Bằng không, nhân địa chẳng chân, gặp quả cong 

queo. Phải biết Tòng Lâm là chủ thể của Tam Bảo, cũng là nền tảng hành đạo. Tòng 

Lâm suy, chánh pháp không làm sao trụ ở đời lâu dài được. Tòng Lâm hưng thạnh thì 

Tam Bảo là phước điền của thế gian. Người xưa nói “Người phát tâm trụ Tòng Lâm, 

năm ba mươi năm chẳng phạm quy củ, người này đủ phước báu lớn, có chánh nhân 

lớn". Lại nói “Nếu ở núi sâu một mình hành đạo chẳng bằng ở Tòng Lâm ngủ khò". 

Thật đúng thay lời này. 

Đại khái, người đã trụ qua Tòng Lâm, xuất ngoại hành cước nơi xóm làng thành thị, 

oai nghi tế hạnh cử chỉ nói nín của người ấy khác hơn người thường khiến mọi người 

sanh lòng kính mến tin cậy, đáng làm mô phạm cho tất cả thiện nam tín nữ vun bồi 

phước đức, gieo trồng thiện căn vô lượng. Mong những bậc trưởng giả tin Phật tận 

sức hộ trì chẳng chút kỳ thị, công đức rất lớn. 

Người nào sống được trụ Tòng Lâm, chết được nhập tháp viện, chẳng những cha mẹ 

quá khứ siêu thăng Tịnh Độ, cha mẹ hiện tại tăng phước sống lâu và chính mình cũng 

tiến sâu vào đạo, sở nguyện đầy đủ.  

   

 3. LẬP HẠNH QUYẾT ĐỊNH. 

Đã vì đạo đến đây, đầu tiên ắt phải lập hạnh. Hạnh lập, đạo ấy tuy hành mà tâm vẫn 

loạn. Sao vậy? Vì từ vô thủy đến nay tập khí sâu dầy, cuộc sống hiện đời khiến thêm 

thuần thục, suốt ngày bị cuốn theo dòng thế tục lại cảm thấy thuận tâm thích ý, nay đã 

xuất gia, thói quen thuần thục trước kia đã bị kích thích, lại thêm lập hạnh, hạnh này 

với thói quen cũ trái nghịch. Trái nghịch như thế nào? Như xưa thích ăn mặn, nay 



 7 

buộc phải ăn chay, rau cải thiếu dầu lại cơm ăn chẳng no. Mọi việc trái ý bức ngặt nơi 

tâm, mới biết hạnh lập, tâm tự rối loạn là lẽ tất nhiên, tất cả việc khác theo đó có thể 

suy ra mà biết. 

l. Người lập hạnh, biết trước kia những điều lớn nhỏ mình làm đều không có ý nghĩa, 

nay có ý lập hạnh cần phải soi xét lại các việc, cái không có lý thì kiểm điểm mà sửa 

lại, cái có lý rồi thì canh tân cho hợp với hạnh mới lập. Việc làm so với trước có 

phương hướng, động niệm so với trước có chủ trương, cho đến động tịnh, rỗi rảnh bận 

rộn đều thuận theo hạnh đã lập. Nếu thọ dụng được cái hạnh đã lập thì tâm tự chẳng 

rối loạn, thân tự chẳng làm càn, việc tự chẳng lầm lẫn. Như thế, hạnh hay kiềm chế 

được việc làm. 

2. Thêm một bước nữa là hạnh quyết định. Hạnh đã quyết định thì sống chết cũng 

chẳng dời đổi. Trời đất có thể lay động, chứ hạnh của ta chẳng lay động, hư không có 

thể không, chứ hạnh ta chẳng thể không, đây gọi là hạnh quyết định. Bất cứ việc làm 

nào cùng với hạnh đã lập đều không ngại nhau. Tâm càng loạn hạnh càng chắc, thân 

càng nguy hạnh càng thiết, việc càng hỏng hạnh càng cao. Hạnh chuyển được tâm ác 

thành niệm thiện. Hạnh chuyển được thân bệnh thành khỏe mạnh. Hạnh chuyển được 

hung hiểm thành an ninh. Đây gọi là hạnh quyết định kiềm chế được thân. 

3. Hạnh quyết định, tuy nói hạnh kiềm chế được việc khiến cho chẳng rối loạn, hạnh 

kiếm chế được thân khiến cho an ổn, hạnh kiềm chế được tâm ở một chỗ, đâu bằng 

không có việc để loạn, không có thân để an, không có tâm để kiềm chế. 

Từ chỗ quyết định này buông tay đi thẳng, chợt đến chỗ sơn cùng thủy tận, người và 

pháp cả hai đều quên, xoay mình lại (ngộ) mới biết ba điều của hạnh quyết định này 

làm cho thân, tâm, thế giới đều quét sạch (đạt đến chỗ tự do tự tại). Phải biết cái hay 

của hạnh quyết định là ở Tòng Lâm năm ba mươi năm khổ tâm vì đạo, tôi dám bảo 

đảm kiến tánh.  

   

4. ĐÁNH HÉT KHÓ CHỊU. 

Người tu hành có chí thì trước tiên hỏi kỹ hướng đi, kế đó nghiên cứu chỗ ở, rồi lại 

xét kỹ gia phong, sau đó mới theo đạo. 

Nên nghĩ cái học của thế gian chẳng ra ngoài lời dạy bao quát của đức Khổng Tử và 

Bách Gia Chư Tử. Cái học của xuất thế gian phải lìa tình thức, quét thánh phàm, nên 

trước tiên phải rõ phương pháp lìa tình tuyệt thức. Phải biết tình bởi ái mà có, thức do 

vọng mà sanh. Hai chữ tình thức là chỗ phân biệt của thánh phàm. 

Thật ra vì tình chẳng thể không nên lục phàm luân chuyển, thức chẳng thể liễu nên tứ 

thánh rõ ràng. Nay đem hai chữ tình thức này nói ra cho thế gian biết để cho bậc anh 

tài, cao minh giải thích nghĩa lý, thiết lập một phương pháp dứt trừ để làm thử. Nếu có 

thể trừ được, liễu được thì tôi vui vẻ theo học pháp ấy. 

Khắp thế gian đã không ai có cách nào để quét sạch được tình thức, thì ắt phải y theo 

đạo đánh hét của người xưa mà làm mới chẳng phụ cái chí tu hành. Như vậy quyết 

tâm trụ tại Tòng Lâm, lấy ngộ làm kỳ hạn. 

Muốn cầu cái học khử trừ tình thức, ắt phải chịu cái đạo đánh hét (ăn gậy). Phải biết 

tình liên quan đến giận hờn, yêu mến, thức trói buộc ngộ mê. Người khắp thế gian dễ 

yêu dễ giận đều vì tình che lấp, chấp mê chấp ngộ cũng do thức buộc ràng. Như vậy, 

đánh đau một trận, tình bay ra ngoài hư không, giận hờn, yêu mến đâu còn, hét to một 

tiếng, bóng thức toàn tiêu, ngộ mê đâu có! 



 8 

Thường thường người mới học đạo chẳng rõ pháp trợ đạo nên nói “Có đạo để học, có 

tâm để dụng, việc lớn một đời ắt xong, đâu cần hương bản đánh như trẻ con, hét to 

như dọa con nít. Quy củ khó là cái chướng của dụng tâm, khai thị nhiều làm mất công 

ngồi nghe". Những người có kiến giải này chỉ nên ở núi hay ở chùa tư hoặc am thất. 

Người hiểu lầm như thế, chư Phật nghe qua rơi lệ, Tổ sư nghe đến đau lòng, Long 

Thiên biết rồi dậm chân, Quỷ Thần biết xong đấm ngực. Người học đạo cần phải nghĩ 

kỹ, đức Thế Tôn tu đạo ở Tuyết Sơn, mỗi ngày ăn một hạt thóc hạt mè, trải qua sáu 

năm tinh tấn, cực khổ còn hơn cái đau của đánh hét, cái khó của quy củ, cái nhiều của 

khai thị, đâu chỉ ngàn muôn lần? Nhị Tổ cầu pháp đứng suốt đêm dưới tuyết, tuyết lên 

đến lưng còn bị quở là tâm khinh mạn, chẳng đáng được nghe đạo. Ngài bèn chặt tay 

dâng lên mới được nghe Sơ Tổ thuyết pháp, há chẳng hơn sự khổ cực của thiền đường 

ngàn lần ư? 

Ở thế gian, gặp người tiếp vật thuận theo tình cảm, xưng hô lễ phép, ấy là tình. Lời 

nói vấn đáp, kiến giải hiểu biết, ấy là thức. Chính tình thức làm cho thiền đường suy 

tệ. Dẫu cho có khả năng đập vỡ hư không cũng chẳng bằng một gậy của thiền đường, 

một gậy có thể phá tình này. Dẫu cho có sức đạp chìm quả đất cũng chẳng bằng một 

tiếng hét của thiền đường, một tiếng hét có thể lìa thức này. Cho nên nói “Cây gậy 

bảy thước khai chánh nhãn, dưới một tiếng hét ngưng cuồng tâm". Lại nói “Trên đầu 

hương bản sanh Tổ Sư, trong tiếng hét lớn ra Bồ Tát". Người có sự nhận thức đúng về 

phật pháp cầu Thiện Tri Thức đánh, thỉnh Thiện Tri Thức hét. Một gậy một hét có thể 

trừ sạch tình thức trong nhiều kiếp. Muốn trụ thiền đường nếu sợ đánh hét thì khó trụ 

lâu. Nếu có thiền đường nào tạm bỏ đánh hét thì thiền đường ấy chẳng thể tồn tại. 

Thiền đường là ghe thuyền của thế gian và xuất thế gian. Đánh hét là lợi khí để liễu 

thoát sanh tử. Muốn thành Phật đạo phải ở thiền đường. Muốn thoát sanh tử phải chịu 

đánh hét. Đánh hét của thiền đường là mẹ, kiến tánh thành Phật là con. Cho nên chư 

Phật chỉ quy về thiền đường, chư Tổ đều sanh ra từ Tông này. Há chẳng tin sao?  

    

5. QUY CỦ KHÓ HỌC. 

Quy củ là pháp cương lớn nhất của thế gian và xuất thế gian. Quy là sợi dây mực. Củ 

là cây thước thợ (ê ke). Ngay thẳng chẳng dùng dây mực thì không có tiêu chuẩn. 

Vuông tròn chẳng dùng thước thợ thì không có khuôn phép. Cho nên, người xưa nói 

“Chẳng y theo quy củ chẳng thành vuông tròn". Lại như xẻ cây muốn được ngay 

thẳng trước tiên phải dùng dây mực rồi mới cưa, cây được ngay thẳng hữu dụng là 

nhờ công của dây mực. Lại như làm thùng muốn cho nó tròn, trước hết dùng thước 

thợ làm vuông bốn góc, rồi tám góc, cái thùng tự tròn, cái thùng tròn hữu dụng là nhờ 

sức của cây thước thợ. Phải biết hư không cao biết bao, dây mực treo nó thẳng, quả 

đất rộng biết bao, thước thợ đo nó tròn. Một hư không, một quả đất chưa ra khỏi quy 

củ một bước. Lại như thẳng thì dọc suốt tam thế, quá khứ, hiện tại, vị lai, tròn thì khắp 

giáp mười phương, phạm vi của quy củ lớn không gì so sánh được. 

Người muốn trụ Tòng Lâm chẳng y theo quy củ thì chẳng biết đến đây là vì việc gì? 

Phải biết thân tâm của chúng ta là do nghiệp chướng tạo thành, tập khí huân thành, 

nên trôi lăn trong lục đạo, cái tên "quy củ" còn chẳng được nghe huống là biết có quy 

củ thật. Vì không biết quy củ nên tùy tâm phóng túng, mặc ý muốn làm, trước không 

có ngăn cấm, sau không có cản trở, tham dục hoành hành, theo nghiệp thọ báo, trồi 

lên hụp xuống không biết đến lúc nào mới thôi. 

Hôm nay may mắn xuất gia, lại gặp quy củ. Quy củ là nền tảng của Tòng Lâm, là chỗ 

nương tựa của tăng chúng, là bước đầu của học đạo, là thềm bậc của thánh hiền, là 

thầy lành của xuất thế, là người dẫn đường của sự thành Phật, là bè quý báu của biển 



 9 

khổ, là đèn sáng của đêm tối, là của báu cho người nghèo, là thuốc hay cho người 

bệnh, là cứu tinh của loài người, là khuôn mẫu của người học. Dầu cho miệng Phật 

ngợi khen cũng không hết được. 

Học đạo ở thiền đường, quy củ lớn, phép tắc nhỏ đều phải y theo đó mà làm. Kẻ phạm 

là theo nghiệp chuyển. Kẻ không phạm là không bị nghiệp lôi. Như vậy quy củ dẫu 

nhiều, phép tắc vi tế dù rất khó học song phải gắng học. Sau khi học thuộc, một ngày 

học ngàn ngày dùng. Nơi này chốn khác đều tôn là Thượng Tọa. 

Nên biết quy củ cùng nghiệp chướng như băng tuyết với than lửa chẳng đồng một lò, 

phép tắc cùng tập khí như nước với lửa chẳng chung một bình. Nghiệp chướng hiện 

thì quy củ mất. Tập khí khởi thì phép tắt ẩn. Nghiệp chướng và tập khí khởi lên thì 

phải luân hồi trong lục đạo. Thử hỏi người học đạo giữ quy củ là phải hay theo nghiệp 

chướng là phải? Cho nên Hòa Thượng, Ban Thủ, Duy Na, chức sự đều tận tâm lực giữ 

quy củ nghiêm minh để cho người học mỗi ngày thêm tốt, chẳng kẹt vào lưới trần tục. 

Lòng từ bi thiết tha rộng lớn, cả thế gian không gì hơn vậy. May thay!  

    

6. THÂN TÂM BẤT AN. 

Thân tâm bất an chính là thứ lớp vào đạo. Sao vậy? Thân nếu rảnh rang, hiện nghiệp 

dễ tạo, tâm nếu an nhàn, tật xấu liền sanh. Nên biết, tâm nương thân mà trụ, dù tâm 

bất an cũng đâu thể lìa thân một khắc, thân nương đất mà trụ, dù thân bất an cũng đâu 

thể lìa đất một bước. Nếu hiểu như thế thì đâu còn bất an.Giả sử thân tâm an ở chỗ 

tham nhiễm, chỗ này tức là nhân khổ, chỗ này tuy an nhưng thuộc về cái an trong 

chốc lát, vì ác nhân đã gieo ắt ác quả phải đến, thân tâm sau này sẽ bị an ở chỗ địa 

ngục, ấy tức là ác quả vậy. 

Ở thiền đường tuy khó an mà sẽ làm cho đạt đến cái an vĩnh cửu. Trụ ở thiền đường 

lâu ngày, thân tâm bất an tự an. Phải biết thân tâm chịu sự ràng buộc của thế gian, 

ràng buộc lâu ngày cũng có thể tự an. Nay đem thân tâm ở lâu ngày nơi thiền đường, 

ở lâu cũng an, giống như đang ở nhà an ổn, bỗng phạm pháp luật bị bắt bỏ tù thì trong 

khoảnh khắc cũng khó an, nhưng sống trong tù lâu ngày quen rồi lại cảm thấy an, 

chẳng những không thấy khó chịu mà thậm chí còn muốn chẳng ra khỏi tù, chẳng 

những thân an mà tâm cũng an. Cái tệ của thân tâm, không luận là ở chỗ nào, ban đầu 

thật bất an, dần dần hơi an, kế đến có thể an, lâu ngày an luôn, đây là cái bệnh chung 

của lục đạo. 

Than ôi! Thân tâm của người tham thiền trụ tất cả chỗ đều chẳng thể an là lý đương 

nhiên. Vì tất cả chỗ đều là chỗ trần lao nên chẳng thể an ổn lâu dài được. Nay ở thiền 

đường là hạnh chánh của người con Phật, là chỗ ở chánh của người hành đạo, nếu 

chẳng thể an thì nhất định là không thể được. Sao vậy? Vì người tham thiền mang cái 

thân hành đạo mà ở chỗ chẳng hành đạo thì đạo làm sao hành được, cho đến người có 

tâm đạo mười phần ở nơi đạo tràng hành đạo, đạo còn khó hành huống là ở chỗ chẳng 

phải đạo tràng mà có thể hành đạo được ư! Giống như ở ngã tư đường nơi thành thị 

mà muốn lìa sự huyên náo, dứt sự nhiễu loạn của thế tục có thể được ư! 

Điều thiết yếu nhất là đem thân tâm trụ ở thiền đường lâu dài, thà bất an mà chết chứ 

chẳng chịu rời thiền đường tạm an mà sống. Người học đạo nên xem xét kỹ.    

  

7. THIỆT THÒI KHÓ CHỊU. 

Lời này là của người không biết mới nói, chứ người có chút trình độ chắc không nói 

như thế. Sao vậy? Vì từ dưới chúng sanh lên đến chư Phật, hai chữ "thiệt thòi" này 



 10 

không ai tránh khỏi. Tại sao thế? Đức Thế Tôn một hôm khất thực xong, trải tòa 

thuyết pháp, đang ngồi trang nghiêm trước trăm muôn đại chúng, bỗng có một cô gái 

ôm bụng bước vào đứng trước mặt đức Phật nói “Ông nay thuyết pháp thân tôi chẳng 

an, chẳng bao lâu sẽ sanh, sao ông chẳng màng đến!" Lúc ấy đại chúng ngơ ngác 

hoang mang. Thương thay! Đức Phật của chúng ta đang chịu thiệt thòi nặng nề. Khi 

ấy các vị vua trời Phạm Thiên sai một thiên nhân hóa làm một con chim ưng bay đến 

bên cạnh cô gái, mổ đứt sợi dây, trái bầu rơi xuống đất, đại chúng tiêu hết nghi ngờ. 

Sự thiệt thòi lớn lao có gì hơn điều này. 

Lại nữa, một hôm đức Phật dẫn chúng vào thành theo thông lệ khất thực. Lúc ấy vua 

A Xà Thế cùng Điều Đạt muốn hại Phật và các đại chúng, ra lệnh cả thành cấm cúng 

dường thức ăn, như vậy Phật và đại chúng khất thực liên tiếp bảy ngày cũng không 

được một hột cơm. Về sau hai người hối cải, để cho dân chúng cúng dường trở lại. 

Đây là cái thiệt thòi bị bỏ đói, thế gian đâu thể chịu nổi. Lại nữa, một hôm các vị đại 

A La Hán bận an cư ở nơi xa, chỉ có vài trăm người cùng Phật kiết hạ nơi chân núi. 

Điều Đạt sai nhiều lực sĩ lén lăn đá to từ trên núi xuống, làm Phật bị thương chân. 

Thương thay! Đức Phật là đại sư của ba cõi, là cha lành của bốn loài, phải chịu sự 

thiệt thòi lớn như bị làm nhục, bị bỏ đói, bị hãm hại. Phật còn như thế, ta là người thế 

nào? 

Lại như ngài Từ Minh đến thỉnh pháp nơi Phần Dương, mùa đông lạnh lẽo muốn 

được thân cận, Phần Dương tạt nước đuổi đi. Từ Minh đứng ở góc điện suốt một đêm. 

Sáng sớm hôm sau, Phần Dương trông thấy lại tạt nước nữa, như vậy hai ba lần. 

Thương thay cho Từ Minh vẫn vui vẻ nhận lấy, về sau khai ngộ, hiệu là Sư Tử Tây 

Hà. 

Lại nữa, như ông già Kính Sơn (tức ngài Đại Huệ Tông Cảo) vì bốn câu kệ mà bị vua 

đày đi biên thùy. Về sau hoằng hóa rộng lớn, xa gần đều khâm mộ sùng kính. Đây là 

sự thiệt thòi lớn không có gì sánh bằng. 

Từ xưa chư Phật chư Tổ còn như vậy, nay ta đã ở Tòng Lâm, an trụ thiền đường, mặc 

cho thiệt thòi đủ thứ, nghịch đến thì dùng thuận thọ nhận, đánh đập cũng thọ nhận, 

giận ghét cũng thọ nhận. Phải biết, chịu được một phần thiệt thòi, tiêu được một phần 

nghiệp chướng, mở được một phần trí huệ. Dù cho người chặt đầu ta, cắt cơm ta, cũng 

chẳng màng đến, chỉ cần có thiền đường để trụ, có quy củ để giữ, có đạo để hành là 

đủ rồi. Ngoài ra, trong thân ngoài thân đều thuộc về việc không quan trọng. Dẫu cho 

sự thiệt thòi to như núi cao, nếu có thể chịu nổi thì mới đáng gọi là bậc đại trượng phu 

vậy.    

   

8. TẬP KHÍ KHÓ TRỪ. 

Chỉ có một mình Phật là trừ sạch được tập khí, ngoài ra Bồ Tát Thanh Văn đều chưa 

trừ sạch, huống là phàm phu chúng ta ư! Chủ thể của tập khí là ba thứ thân, tâm và thế 

giới. Tham nhiễm, xả bỏ là tập khí, mặc áo ăn cơm, đi ỉa đi đái là tập khí, nói nín 

động tịnh, ra vào tới lui là tập khí, khởi tâm động niệm, chấp mê chấp ngộ là tập khí, 

liễu sanh thoát tử, thành Phật làm Tổ là tập khí, tham thiền học đạo, minh tâm kiến 

tánh đều là tập khí. Tập khí sâu như thế rất khó trừ, nếu chẳng phải bậc đạt đạo e khó 

trừ được nó. 

Hoặc có người hỏi “Chúng tôi hàng ngày làm theo quy củ, thực hiện công phu tham 

thiền, chắc chẳng phải tập khí?" Đáp “Đây chẳng những không phải tập khí, lại là 

pháp trừ tập khí. Nhưng có người ở trong pháp trừ tập khí sanh thêm tập khí. Như 



 11 

buổi sáng trả nợ một trăm, buổi chiều vay nợ một ngàn, trừ nó thì ít mà thêm nó lại 

nhiều". Than ôi! Đau đớn thay! 

Tập khí lớn lao, lấy gì để trừ khử? Xét kỹ ắt phải nhờ đến thanh quy của thiền đường, 

phép tắc vi tế hằng ngày, sự giúp đỡ của đánh hét, sự dẫn dắt của thiện tri thức, năm 

ba mươi năm chẳng xong, nếu kiếp này chưa sạch thì kiếp sau tiếp tục. Dẫu cho tập 

khí lớn bao nhiêu, chỉ cần lập chí bền chắc thì rốt cuộc ắt phải trừ xong. Nếu như 

người không có lỗ mũi (đã ngộ) thì đối với cái lớn của trời đất, cái cao của hư không, 

cái tôn quý của Phật Tổ, cái rộng nhiều của chúng sanh, người này đều chẳng màng 

đến, ngoài ra tất cả các thứ khác cũng không nhiễm một chút. Nếu ông học được như 

người này thì bảo ông thành Phật cũng chẳng khó. Người này tuy hay, song cần phải 

lìa mê ngộ mới được. Nếu quả ông thấy được thì mới biết hư không có người này, đại 

địa có người này, hữu tình vô tình đều có người này, động chân gặp ngay người này, 

hả miệng cắn nhằm người này. Cái hay của người này không thể lấy gì để thí dụ.  

   

 9. NHẪN KHỒ. 

Người tham thiền dụng công tham cứu ngày đêm quên mệt, quên ăn cơm, uống trà, 

chẳng biết có đói khát, khó chịu, có bệnh cũng không màng đến. Dẫu cho chết ngay 

cũng không bỏ công phu, nếu chết cũng mang công phu theo mà chết. Có người phỉ 

báng ta là người xấu, người phá giới, người đại ác, lại càng khiến ta công phu thêm 

miên mật. Hoặc có người khen ngợi ta, thương mến ta, cung kính, cúng dường ta, ta 

cũng phòng ngừa không để cho công phu bị đánh mất. Thường thường gặp cảnh 

nghịch công phu có thể không bị đánh mất, lúc gặp cảnh thuận dễ bị đánh mất. Không 

bị đánh mất thì không phải vào hầm lửa phiền não, như thế gọi là nhẫn được cái khổ 

ngoài thân.  

   

  

10. LỤC CĂN KHÓ NHIẾP. 

Lục căn là chỉ cho mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Phạm vi của lục căn bất quá ở trên thân 

này sao lại nói khó nhiếp? Ông muốn nhiếp, ta thì muốn buông. Vì cớ sao? Vì nhiếp 

để giữ kín nó lại đó là hại lớn. Chẳng bằng thấy có tướng thì buông xả cái thấy, nghe 

có tiếng thì buông xả cái nghe, bốn căn kia cũng như thế. Người hành đạo trước tiên 

quên thấy quên nghe, kế đến tịnh thân tâm, chẳng những lục căn lục trần được buông 

xả mà lục thức theo đó cũng dừng. Thường thấy người trụ Tòng Lâm đầu thân tay 

chân cứng như cây khô, đi như người gỗ, ngồi như ông địa, đây tuy chẳng hay, song 

so với người phóng đãng thì tốt gấp muôn lần. Như thế, chẳng qua chỉ là mắt nhắm 

không liếc ngó, nhưng bên trong còn động, hễ con ngươi chợt nhìn liền bị tướng 

nhiếp; tai dù không nghe, hễ cái đầu bỗng động liền bị tiếng thâu. Cách hành như thế 

thì đâu có nhiếp được các căn. 

Cách nhiếp chân chánh ví dụ như một cái phòng xung quanh có sáu cửa sổ, trong đốt 

một ngọn đèn thì ánh sáng từ sáu cửa chiếu ra ngoài. Muốn trừ bỏ một cửa thì dùng 

vải bố che lại ắt một cửa tự tối. Dùng vải che dụ cho giữ con mắt không cho nhìn bên 

ngoài. Muốn trừ bỏ cửa thứ hai, cũng dùng vải che, vải che tức là giữ cái tai không 

cho nghe bên ngoài. Bốn cửa kia cũng vậy.  

   

 11. THỈNH CẦU KHAI THỊ. 



 12 

Nói về thỉnh cầu khai thị thì lúc Phật còn tại thế cũng có. Việc này trọng đại, thế gian 

chẳng thể so sánh được. Như một hôm, ngoại đạo mang hoa đến cúng Phật, thỉnh Phật 

khai thị.  

Phật bảo: Buông hoa xuống.  

Ngoại đạo buông hoa xuống.  

Phật bảo: Buông tay xuống.  

Ngoại đạo buông tay xuống.  

Phật bảo: Buông thân xuống.  

Ngoại đạo do dự.  

Phật quở: Buông chẳng được thì gánh lên đi!  

Ngoại đạo ngay đó đại ngộ.  

Lợi ích của sự thỉnh cầu khai thị đâu thể kể xiết. 

Phật lúc ở nhân địa làm một vị tiên nhân, ở trong núi sâu ngày đêm hành đạo rất là 

chân thiết. Thiên nhân muốn thử, hóa làm một con quỷ La sát đến bên cửa động nói 

“Các hạnh vô thường là pháp sanh diệt". Tiên nhân nghe qua liền bước xuống thiền 

sàn, ra ngoài xem, thấy một con quỷ hình thù xấu xí, tóc đỏ rối nùi, mặt xanh như 

chàm, răng đen chỉa ra như đinh sắt, thân hình to lớn, cái bụng lép xẹp, trông qua 

đáng sợ. 

Tiên nhân hỏi: Hai câu kệ vừa rồi do ông nói phải chăng? 

Quỷ La sát đáp: Chính là tôi nói. 

Tiên nhân thưa rằng: Xin nói câu kế tiếp cho tôi nghe, tôi rất cảm tạ. 

Quỷ La sát liền nói: Tôi đang đói bụng, không có sức để nói tiếp. Ông có thể xả thân 

cho tôi ăn, tôi sẽ nói tiếp. 

Tiên nhân tự nghĩ “Nếu bỏ thân này cho quỷ ăn thì còn ai được nghe pháp?” Liền bảo 

quỷ La sát: Viết pháp lên tảng đá, tôi xem rồi liền xả thân. 

Quỷ viết tám chữ như vầy: Sanh diệt đã diệt, tịch diệt làm vui. 

Tiên nhân liền từ trên vực nhảy xuống, quỷ La sát đỡ lấy thân tiên nhân rồi hiện 

nguyên hình là Trời Đế Thích khen rằng: Lành thay! Ngài sẽ thành đạo Vô Thượng 

Bồ Đề. Ngưỡng mong tiên nhân chớ quên độ tôi. 

Hãy suy nghĩ xem! Người xưa xả thân cầu pháp vì tám chữ mà bỏ mạng cho quỷ ăn, 

coi nhẹ thân, kính trọng pháp như thế, e rằng người thời nay khó làm nổi. 

Người hành đạo trụ thiền đường dụng tâm chân thiết, muốn công phu thâm nhập nhất 

định cần phải rộng hỏi bậc Thiện Tri Thức, nên chân thành cung kính năm vóc gieo 

sát đất, trình bày cái kiến giải trước kia và hiện tại của mình, thành thật thỉnh cầu khai 

thị. 

Nhờ Thiện Tri Thức ấy nhổ đinh tháo chốt, khiến cho đương cơ cảm thấy trời xoay 

đất chuyển, được quay đầu chuyển não, có người ngay đó đại ngộ. Như đường đi ngàn 

dậm còn thiếu một bước mới được đến nhà, nhiều người ở chỗ thiếu một bước này, 

lầm nhận là nhà rồi trụ nơi đó, chẳng muốn tiến lên. Nếu là người trí, ngay đây phải đi 

thưa hỏi các bậc Thiện Trí Thức, tự suy xét lại có đúng hay không, rồi ngay đó thừa 

đương thì công phu mới được thâm nhập. Người tin được sự thỉnh cầu khai thị thì 



 13 

động chân là đến nhà, việc dễ dàng như thế, người học đạo nên lấy đó làm mô phạm.  

   

 12. CHÁN TRỤ TÒNG LÂM. 

Người trụ Tòng Lâm lâu năm thấy những điều chẳng đúng như pháp, tâm sanh chán 

nản là lẽ tất nhiên. 

Những sự lợi ích lớn lao ở Tòng Lâm, người ta chẳng dễ gì thấy, cho nên tôi đặc biệt 

chỉ ra. Sinh hoạt hàng ngày ở thiền đường, đi hương tọa hương ngày nào cũng vậy, 

tháng nào cũng vậy, năm nào cũng vậy. Phép tắc phải làm chẳng thêm chẳng bớt, một 

ngày làm như thế muôn ngày cũng làm như thế. Đây là dùng cái thân lay động để 

huân cái thói quen bất động, lâu ngày thân tự tịnh thì tâm cũng tự thanh. Đến chỗ tu 

sâu này phần nhiều chẳng phải dễ thấy. 

Mọi người chỉ thích thay đổi, hôm nay thượng điện, ngày mai tụng niệm, ngày mốt ra 

ngoài chơi thong thả, một ngày thay đổi hai ba việc càng hợp ý hơn. Nay cứ suốt ngày 

lạnh băng băng làm cho người ta cảm thấy phiền muộn, không ý vị, không hứng thú, 

nên chán trụ Tòng Lâm ấy là bệnh lớn bậc nhất. 

Nếu người lập chí hành đạo thì đối với các pháp lớn nhỏ của Tòng Lâm cần phải hiểu 

thấu, như vậy chỗ thấy đều có lợi, chỗ nghe đều có ích, chỗ học đều là đạo, chỗ hành 

đều là pháp. Từ đó lấy thiền đường làm thân, lấy quy củ làm hạnh, lấy thiền duyệt làm 

thức ăn, lấy tham thiền làm chánh niệm, cứ vùi đầu công phu hai ba mươi năm, như 

thế chẳng những Diêm La Vương không làm gì được, mà dẫu cho Phật Thích Ca cũng 

không làm gì được. Tự được sự lợi ích to lớn rồi chuyển dạy người khác cũng được sự 

lợi ích ấy. Được sự lợi ích sâu xa rồi mới rõ biết được nhân quả của sự trụ Tòng Lâm, 

cầm một cọng cỏ, đốt một nén hương đều là vun bồi đức tánh, nghe một tiếng, thấy 

một sắc đều là thiền cơ. 

Tòng Lâm là chỗ của thập phương tụ hội, là đất an cư của thánh hiền, đại chúng ở 

chung nương tựa lẫn nhau, một ngôn một hạnh đều có căn cứ, một đồng tiền một hột 

gạo đều không lãng phí. Người xưa nói “Tòng Lâm sanh ra lịch đại Tổ Sư, Tòng Lâm 

sanh ra cổ kim Thánh Hiền". Cho nên phải tự kính Tòng Lâm như cõi Phật, quý tiếc 

vật thường trụ như vàng ngọc. Tự hận đến trễ, chẳng được trụ sớm hơn. Thà nguyện 

đời đời kiếp kiếp lấy Tòng Lâm làm nhà ở, lấy quy củ làm sở hành, ngoài ra chùa tư 

am thất, thâm sơn cùng cốc, quan phòng tịnh thất, quyết chẳng tạm trụ. Xin người trụ 

Tòng Lâm đọc thuộc đoạn này rồi ghi nhớ để có thể đề phòng sự lầm lạc ở mai sau. 

Lại nữa, Phật là vị giáo chủ của thế giới Ta Bà, là người mà Phật tử chúng ta phải 

dựng điện để thờ. Pháp là ngọn đèn sáng cho thế gian ô trược, cần phải cất lầu các để 

tàn trữ. Tăng là phước điền của thế gian, cần phải nên cúng dường. Tuy chí thành 

kính tin Tam Bảo song cũng chẳng bằng cái công to ủng hộ Tòng Lâm. Tam Bảo 

chẳng nhờ Tòng Lâm thì chẳng còn trụ ở thế gian. Tòng Lâm chẳng nhờ Tam Bảo thì 

chẳng tồn tại. Nếu muốn chánh pháp trụ lâu ở đời thì cần phải làm cho Tòng Lâm trụ 

lâu ở thế gian. Tòng Lâm chẳng còn thì chánh pháp làm sao trụ. Cho nên trước có 

Tòng Lâm rồi sau mới có Tam Bảo. 

Mong sao người chán trụ Tòng Lâm đổi lại thành thích trụ Tòng Lâm. Người chán ắt 

rời Tòng Lâm. Người thích ắt trụ Tòng Lâm. Tiến trình tương lai của người ấy lớn lao 

chẳng thể ví dụ được.  

   

 13. THÍCH Ở NÚI SÂU. 

Người thích ở núi đều do đạo niệm không vững chắc. Tâm ưa thích núi chẳng thôi thì 

cái niệm chán trụ Tòng Lâm càng mạnh. Cũng có người hàng ngày bị những quy củ 



 14 

lăng xăng, những điều thấy nghe, hay dở làm nhiễu loạn tâm. Hoặc đối với tọa hương 

đi hương sức lực yếu kém không đủ dụng công phu, hoặc vì sự khai thị và điều chúng 

của Ban Thủ, Duy Na không hợp ý mình, hoặc vì hiềm khích với người nằm bên 

cạnh, hoặc vì công việc ruộng nương quá nhiều, hoặc vì việc điện đường quá khổ..., 

chỗ chán quá nhiều, đủ thứ trở ngại thật khó hành đạo, nên muốn trốn đi vì có cái 

niệm ở núi. 

Một khi đến trong núi, có nhà không có giường, có chén không có gạo, có củi không 

có lửa, đến lúc ấy mới biết phiền toái còn hơn ở Tòng Lâm gấp bội. 

Còn có một hạng người rán trụ Tòng Lâm đều là hình thức bề ngoài, hàng ngày mọi 

việc như treo bảng, gõ chuông, châm trà, xách nước, hương bản, trúc bề, đều ầm ầm 

kinh người. Khai thị của Ban Thủ nghe qua nổi giận, quy củ của Duy Na nghe rồi tâm 

phiền. Suy nghĩ trăm kế không cách nào ổn. Muốn trở về chùa tư, sợ am bên cạnh chê 

cười, trụ Tòng Lâm khác thì e cũng khó được như ý. Tự nghĩ cái phiền của chùa tư, 

cái khổ của Tòng Lâm, chẳng bằng lánh vào núi sâu, thế gian ít người nghe thấy. 

Người ở núi như thế chẳng phải thật vì đạo, ham thích an nhàn, lấy ở núi làm khoái 

chí. Phải biết, có khả năng ở núi hay không, cần phải có sự căn cứ. 

Mấy điều tệ của sự ở núi, người ta chẳng biết: 

l. Dẫu cho thấu qua Trùng Quan cũng khó khỏi cái nạn cướp giật, không có người giải 

cứu. Tôi trước kia sợ nhận chức sự của Tòng Lâm quá phiền phức nên trốn lên núi 

tịnh dưỡng. Khi đến hang núi ở được mấy ngày bỗng nghe tiếng kêu khóc của am 

phía trên liền chạy lên xem, thấy một người bị cướp dùng dây trói thân, hình dáng rất 

thê thảm. Tôi vội mở dây trói cho người ấy, cạy hết đất bùn ra khỏi miệng, kéo hết 

bông vải ra khỏi lỗ tai rồi vội nấu nước cho uống, người ấy mới thở được. Lại đỡ lấy 

tay chân, làm cho hoạt động, khiêng để lên giường, gần nửa ngày mới tỉnh. Hỏi lý do, 

người ấy kể “Trước bị cướp dùng y phục trùm đầu đánh mạnh vào thân, rồi dùng dây 

trói, phải nằm dưới đất hai ngày đêm". Tôi đi vào am xem mới biết đồ đạc đều bị 

cướp sạch, tuy bị đau khổ, song may mắn là chưa chết. 

2. Thường có phụ nữ nghèo khổ dưới chân núi lên xin lương thực, khiến cho thánh 

giới khó giữ. 

3. Lương thực không đủ ăn, cần phải xuống núi hóa duyên một cách khổ sở. Người có 

phước thì đầy bao lớn, người vô phước thì túi nhỏ cũng trống không, có thể bị đói một 

phen đến tám, mười ngày, khổ sở biết bao. 

4. Có khi cùng với người ở núi lân cận bất hòa, đánh lộn với nhau đến chết cũng 

không có người cứu. 

5. Có bệnh không có thuốc, có thuốc không có người săn sóc bệnh, có khi chết đến 

sình thúi cũng không ai biết.  

Xin người thích ở núi hãy suy nghĩ kỹ!  

   

 14. NHẪN NẠI PHIỀN TOÁI. 

Người tham thiền cần nên củng cố "hằng tâm" (tâm luôn luôn không lay động, biến 

đổi), chớ nên gặp khó liền thối lui. Phải biết việc tham thiền lớn không gì bằng, cái 

trọng yếu nhất của các việc thế gian chẳng bằng sự trọng yếu của tham thiền. Tại sao? 

Vì người thế gian hướng ngoại tìm cầu, người tham thiền thì hướng nội đi thẳng, 

nhưng đó chẳng phải chân đi, chẳng phải thân đi cũng chẳng phải tâm đi, chỉ đề khởi 

một câu thoại đầu, tâm tâm tham, khắc khắc tham, miên mật tham. Việc đi đường mỗi 

bước cách một khoảng còn việc tham thiền miên mật đến nỗi tìm chỗ trống để cắm 



 15 

một cây kim cũng không có, vì có thì sanh ra thế gian. Chỗ hành của người tham thiền 

một mảy may gì cũng không cho có, cái hành như thế ắt phải có cái hạnh nhẫn nại 

phiền toái. Giống như người đi trong rừng nhiều gai gốc hoặc nhiều cọp beo, chưa 

từng có ai đi qua, nay ta muốn dũng mãnh tiến tới, giữ tâm bình tĩnh còn khó đi qua 

huống là trong tâm cảm thấy khó đi. Ý muốn vội gấp, càng đi càng thấy khó, thật 

chẳng dám đi cho đến chùn chân thối bước, nhưng người hành đạo phải mạnh dạn đến 

độ không đi thì không được.  

   

 15. CHẲNG TRỌNG TU HUỆ. 

Việc tu huệ rất là trọng đại. Người khắp thế gian chỉ có thể nói là thông minh, chứ 

không được nói là trí huệ. Sao vậy? Phải biết trí huệ do tâm tu, thông minh từ cảnh 

được. Từ tâm liễu ngộ tâm thì trí huệ sáng. Từ cảnh nghiên cứu cảnh thì thông minh 

phát. Chẳng những người đời chưa từng tham cứu tâm mà ngay cả chúng ta trụ ở 

thiền đường là người mang trách nhiệm tham cứu tâm còn chưa tham cứu tâm, chẳng 

phải là khó ư! 

Phải biết thần thông chẳng bằng trí huệ. Một hôm Phật lên cung trời Đao Lợi vì mẹ 

thuyết pháp. Các vị đệ tử có thần thông như Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất cùng đi theo 

Phật. Lúc Thiên Vương khai tiệc cúng dường Phật, các vị tôn giả ra ngoài du lãm trở 

về tìm Phật. Phật cùng Thiên Vương nhập tiệc, các A La Hán chẳng nhìn ra Thế Tôn 

vì Phật dùng thần lực, tự biến hình giống như Thiên Vương. Mục Liên đến gần nhìn 

cũng không biết, cho đến Phạm Thiên nhìn cũng không ra. Lại đi đến thế giới phương 

khác tìm Phật cũng chẳng thấy. Các đại A La Hán bàng hoàng bên tòa không biết phải 

làm sao. Ngài Xá Lợi Phất là người đã được tôn xưng là trí huệ bậc nhất, bàn với các 

A La Hán rằng “Mục Liên thần thông bậc nhất còn chẳng thể nhìn ra Phật. Tôi có một 

cách chắc có thể nhận ra. Phật cùng Thiên Vương thân tướng chẳng khác, chỉ có ánh 

mắt chẳng đồng. Các ông hãy nhìn thẳng lên xem, mắt Phật không lay động, ung dung 

hòa nhã, còn mắt của Thiên Vương loạn động, tay chân bối rối. Các A La Hán xem 

qua như thế mới dám gần Phật, bị Phật quở trách “Dẫu cho các ông thần thông quảng 

đại chẳng bằng trí huệ sáng suốt". Người chẳng trọng tu huệ nên tự biết hổ thẹn. 

Than ôi! Trái giác hợp trần, mê chân theo vọng, nhận quấy làm phải, theo ác bỏ thiện, 

các thứ khổ não đều do ngu si mà ra. Phải biết trí huệ là lợi khí phá ngu. Ngu thì từ 

sáng vào tối. Huệ thì từ tối vào sáng. Từ sáng vào tối thì luân hồi trong lục đạo, trả nợ 

trong tam đồ. Từ tối vào sáng là từ phàm đến thánh, chứng Đại Niết Bàn. 

Gần đây người trụ thiền đường lại không có chí liễu thoát sanh tử, cũng không có tâm 

tu trí huệ, chẳng đau xót ư! Nếu quả là người có chí đối với đạo, quyết định trọn đời 

này chẳng làm việc khác, chẳng tu pháp khác, chuyên tu tham thiền, lấy ngộ làm kỳ 

hạn. Đời này chẳng ngộ, tiếp tục ở các đời sau. Cho đến trong cuộc sống hàng ngày 

không có hai tâm, không có việc gì khác nữa. 

Còn có hai điều khẩn yếu là: 

l. Đời này năm ba mươi năm hành đạo, chẳng ngộ cũng chẳng hành pháp khác. Bằng 

không thì tự bỏ dở nửa đường. 

2. Tham thiền đến già, già rồi bệnh, bệnh mà chết cũng chẳng quên một niệm tham 

thiền, dù kiếp này chưa ngộ, kiếp sau chắc chắn là một nghe ngàn ngộ. Như người đi 

đường đến nhà mới thôi, nấu cơm đến chín mới thôi, ăn cơm đến no mới thôi, vọng 

tưởng nổi đã mới thôi, ngủ say cho đến tỉnh dậy mới thôi, con người sống đến chết 

mới thôi, chúng sanh đến thành Phật mới thôi, dụng công đến khai ngộ mới thôi, liễu 

sanh tử đến chứng Niết Bàn mới thôi. 



 16 

Thử hỏi “Từ xưa đến nay, mục đích là muốn làm người ở trong tối hay ở trong sáng?" 

Than ôi! Đau đớn thay! Lại hỏi “Từ lúc sanh ra đến bây giờ xét kỹ xem, lấy thân làm 

người hay lấy tâm làm người?" Thực đáng thương xót! Quá khứ làm người chẳng biết 

chỗ nương tựa, hiện tại làm người cũng chẳng biết chỗ nương tựa, cho nên đối với 

việc làm người ở vị lai cần phải xét kỹ. Chỉ cần siêng năng tham cứu không có kỳ hạn 

trước sau, một mai triệt ngộ, bổn lai diện mục là người ấy, bổn địa phong quang là 

chỗ ấy. Từ đây khóc to ba ngày, kêu oan mấy bữa “Khổ thay! Tại sao trước kia mê 

muội quá vậy!" 

Người hành đạo đời đời kiếp kiếp trừ cái tu huệ nghiệp này ra, tất cả đều là hành si 

nghiệp. Cho nên nói “Tu phước chẳng tu huệ như bạch tượng đeo chuỗi ngọc" là vậy.  

   

 16. CHẲNG MUỐN THƯỜNG TRỤ. 

Thường trụ (ở mãi) thật là khó làm. Như chỗ rạp hát rất là vui vẻ hấp dẫn, ở mười 

ngày hai mươi ngày còn lưu luyến, chứ ở lâu thì cũng chẳng chịu nổi. Sao vậy? Chỗ 

không vừa ý, khó trụ là lẽ đương nhiên, tại sao chỗ vừa lòng mà cũng chẳng thể 

thường trụ? Trong đó có cái việc kỳ đặc mà phàm chẳng thể hiểu, thánh chẳng thể 

hội. Kỳ đặc ra sao? Một niệm ban đầu của chúng ta y vào gốc vô trụ mà sanh huyễn 

trụ, như chẳng thể thường trụ là chẳng phải hiện tại chẳng thường trụ. Thế giới có 

tướng thành, trụ, hoại, không, con người có tướng sanh, già, bệnh, chết, tâm có tướng 

sanh, trụ, dị, diệt, đều chẳng phải tướng thường trụ. Mọi người đều theo tướng này 

sanh, theo tướng này diệt, chẳng thể nào chạy ra khỏi tướng này một bước. Cho nên 

nói “Pháp đó trụ ngôi pháp, tướng thế gian thường trụ". Ngộ được tướng này, tất cả 

các tướng thảy đều thường trụ. 

Người tham thiền trước tiên lập ba hạnh đến chết cũng chẳng đổi dời, tự có thể phát 

minh sự chân thật thường trụ. Ba hạnh là: 

l. Trụ chỗ này thì chỗ này phải là thường trụ. 

2. Trì pháp này thì pháp này phải là thường trụ. 

3. Chuyên tâm này thì tâm này phải là thường trụ. 

Có ba thứ thường trụ này chẳng đổi dời, thật là chuyển sanh diệt thành tịch diệt, 

chuyển khó trụ thành thường trụ vậy. 

Hiện nay, dù trụ lâu thiền đường mà vẫn bất an muốn đi nơi khác, bệnh ở tại chỗ chưa 

thấu được cái đạo an ổn lâu dài, chẳng muốn thường trụ là lý đương nhiên. Đầu tiên 

do chỗ khó quá nhiều cho nên chẳng như ý mình, lại thêm quy củ phép tắc phiền toái, 

thân tâm khổ nhọc, ngủ nghỉ thất thường, ngữ ngôn khó hiểu, bệnh kín phát tác, ban 

ngày không có thì giờ nghỉ ngơi, ban đêm ngủ không thẳng giấc. Lại nói “Người này 

đối với tôi không có duyên, người kia đối với tôi có chướng ngại". Đủ thứ bức bách 

khiến cho chẳng muốn trụ. 

Nếu có thể quày đầu, chịu khó trụ năm ba mươi năm, thân tâm thanh tịnh an vui, càng 

ngày càng được sự lợi ích của chánh pháp, nhân duyên thuần thục mọi việc tốt lành, 

niệm hướng ngoại dứt sạch, trong tâm chẳng động. Lúc ấy mới hận trước kia tại sao 

có niệm muốn bỏ đi, may sao chưa theo vọng tưởng xoay chuyển. Như vậy càng thêm 

tinh tấn gấp bội, lập nguyện quyết tử tu hành, thà chết chứ không còn vọng động. 

Tóm lại, nếu niệm hướng ngoại cho là tốt, lâu ngày tâm ắt cũng hướng ngoại thì cái 

niệm thường trụ Tòng Lâm cũng tự quên. Nếu có thể đem cái việc hướng ngoại cho là 

xấu, là rất độc, là hầm cầu, là địa ngục, là tạo tội, là phá giới, là hại mình để đối trị thì 

cái tâm hướng ngoại tự dứt, cái niệm thường trụ tự móng khởi. 



 17 

Xin những người vọng động hãy nghĩ tất cả phật sự của thiền đường có rất nhiều điều 

tốt. Nói “Đánh tôi là trừ nghiệp chướng cho tôi. Nạt tôi là dẹp tập khí cho tôi. Dẫu cho 

chịu khốn khổ nhiều hơn nữa cũng đều là trợ giúp đạo niệm cho tôi". Dù điều tốt hay 

không tốt cũng đều cho là tốt thì tâm tự an nhiên chẳng còn vọng động. Cách đối trị 

này rất là trọng yếu.  

   

  17. DỄ PHẠM QUY CỦ. 

Như người xưa vẽ vòng tròn dưới đất làm ngục tù, nghĩa là người phạm pháp bị quan 

bắt được, bắt phải đứng một chỗ, vẽ một vòng tròn xung quanh người ấy, chẳng cho 

người ấy ra ngoài một bước. Tòng Lâm lấy quy củ làm vòng tròn, năm ba mươi năm 

chẳng ra ngoài vòng tròn một bước, cũng là học cách của người xưa. Nếu phạm quy 

củ sẽ có cái lỗi phạm pháp. Vì sao? Vua Thuận Trị nói “Ra vào nơi cửa sang, qua lại 

trong Bảo điện, chuông đánh thượng điện, bản gõ quả đường, chẳng cày cấy mà có 

cơm ăn, chẳng dệt vải mà có áo mặc, mọi thứ sẵn sàng, các điều như ý". Lại nói 

“Trăm năm ba vạn sáu ngàn ngày, chẳng bằng ông tăng nửa ngày nhàn". Đúng thay 

lời này! 

Như vậy thân ở chỗ lìa trần, tâm phan duyên đại pháp. Người đời bận rộn chỉ vì một 

đời này, chúng ta thanh nhàn đều vì mãi về sau. Người đời cả đời bận rộn là vì người 

khác, còn chúng ta cả đời bận rộn là vì mình, há chẳng sướng thay! Thọ dụng như thế 

lại phạm quy củ, nên nói "có lỗi". Mới trụ thiền đường thân tâm chưa quen, quy củ 

chẳng hiểu, phạm thì có thể răn dạy. Nếu trụ lâu năm, hoặc là hàng lão tham, hoặc đã 

từng trụ Tòng Lâm ở nơi khác mà còn phạm quy củ, thật là người xấu của pháp môn. 

Người trụ Tòng Lâm giữ quy củ theo chúng hành đạo, nếu phạm quy củ thì chẳng cho 

nhập vào tăng chúng. Người giữ quy củ thì tâm địa khoan nhàn, tất cả tự tại, kẻ phạm 

quy củ thì thân tâm bất an, gặp việc sanh phiền. Người giữ quy củ, ai thấy cũng hoan 

hỷ tán thán, làm phép tắc cho Tòng Lâm, làm gương mẫu cho Trời người. Kẻ phạm 

quy củ ai thấy cũng chán ghét, xa lìa, chắc chắn khó trụ lâu, đi đâu cũng bất an. Người 

giữ quy củ Phật, Tổ vui mừng. Kẻ phạm quy củ quỷ thần tức giận. Người giữ quy củ 

là pháp khí làm hưng thạnh Tòng Lâm. Kẻ phạm quy củ là người xấu phá hoại Tòng 

Lâm. 

Phải nghĩ: Người phạm quốc pháp nặng thì bị tử hình, phạm gia pháp nặng thì bị phạt 

thân, phạm pháp Tòng Lâm nặng thì bị trục xuất, đó là lý đương nhiên, không chút sai 

chạy. 

Phải biết chính mình nghiệp nặng, thế nào cũng có cái lỗi trái pháp, cho nên thường 

lập thệ rằng “Thà bị người chặt đầu móc mắt tôi đi, chứ tôi chẳng chịu phạm pháp 

Tòng Lâm". Nếu quả thật y theo thệ này, chẳng những thân mạng được cứu mà huệ 

mạng cũng được cứu, cha mẹ sanh vào ác đạo cũng được cứu. Vậy thì dễ phạm đổi lại 

thành dễ giữ.  

   

 18. HỶ XẢ TẤT CẢ. 

Hai chữ Hỷ Xả là việc của Bồ Tát. Người trụ Tòng Lâm đối với chữ Xả e rằng thái 

quá. Sao vậy? Từ khi sanh ra cho đến ngày nay có ruộng vườn đầy đủ, có công danh 

phú quý, có quan tước phẩm vị, có vợ, có con, tất cả đều đã xa lìa không còn nghĩ 

đến, mặc đồ tu sĩ thọ giới cụ túc, xả bỏ tục gia, ở trong tăng chúng an trụ chùa chiền 

hoặc ở hang núi, những sở trường đặc biệt, học thuật hay ho trước kia đều chẳng 

màng đến, chẳng những đại xả tục gia cho đến tăng tục đều xả. Tăng tục đều xả mới 

được gọi là xả hết tất cả. Nay nói Hỷ Xả thật là khó hiểu. 



 18 

Người xưa nói “Chẳng cùng muôn pháp làm bạn là người gì?" Chẳng hiểu người nầy 

(phát nghi) liền gánh lên đi (giữ nghi tình). Người tham thiền như thế nếu được lãnh 

hội (ngộ) mới thật phù hợp với sự đại xả của Thiền tông. Người chẳng được cái xả 

này thì trong hàng ngày, thượng điện thì xả chân, quả đường thì xả tay, mặc áo thì xả 

thân, ăm cơm thì xả miệng, bị một gậy đánh thì xả tâm giận, bị một tiếng hét thì xả 

niệm sợ, nghe tiếng khen thì xả vui mừng, nghe người chê thì xả bực tức, đều gọi là 

đại xả. 

Lại, tham thoại đầu thì xả công phu, bỏ trống qua thì xả thời gian, ở chúng đông thì xả 

nhiều người, trụ Tòng Lâm thì xả xứ sở, giữ quy củ thì xả người khác, phạm quy củ 

thì xả chính mình, cũng gọi là đại xả. 

Lại nữa, nói hỷ xả là khi chưa vào thiền đường, đối với các thứ mão, nón tốt, các thứ 

y áo, ngọa cụ, khăn lau tốt, các thứ giày dép tốt, vớ bằng tơ lụa, các thứ đồ trang sức 

như cà rá vàng, đồng hồ đeo tay, bình trà, bàn chải răng bằng xương, kem đánh răng 

loại tốt, kem thoa da, ống điếu hút thuốc, kịch bản, tiểu thuyết, bạn đánh bài, bạn ăn 

nhậu đều xả sạch trơn, chỉ lưu lại một nhân cách thanh tịnh, một bộ mặt không lỗ mũi, 

đến trụ thiền đường mới đúng là Hỷ Xả.  

   

 19. PHÁT TÂM DŨNG MÃNH. 

Việc phát tâm này là người dẫn đường cho thế gian và xuất thế gian. Bằng không, 

chẳng những phật đạo khó thành mà địa ngục cũng dễ đọa. Sao vậy? Người đời trồng 

bông vải, trước tiên phải gieo giống, nhổ cỏ, tưới nước sau mới thu họach được bông 

vải, rồi kéo thành chỉ sợi, siêng năng dệt mãi mới thành ra vải. Từ một hạt giống cho 

đến khi thành một chiếc áo biết bao là khó khăn, qua đó có ba điều quý báu mà người 

đời không dễ gì biết: 

l. Hạt giống lấy ruộng làm quý báu. 

2. Vải lấy chỉ sợi làm quý báu. 

3. Con người lấy quần áo làm quý báu. 

Do ba điều quý báu này làm cho người đời phải dũng mãnh phát tâm. Bằng không thì 

bỏ dở nửa chừng, một điều quý báu còn khó được huống là muốn được cả ba. Vậy 

không phát tâm thì để thân thể lõa lồ sao? 

Cũng vậy, người xuất gia thọ giới cụ túc, cầu thầy hỏi đạo, ở Tòng Lâm, giữ quy củ, 

tuân lời dạy, bị đánh hương bản, chịu cay đắng, chịu nhẫn nhục, lập đạo niệm, thỉnh 

pháp yếu, dụng công phu, được chân nghi, khai đại ngộ. Từ một phàm phu thành một 

thánh nhân, trong đó trải qua muôn phần rèn luyện khó khăn, may mắn được ba điều 

quý báu cũng không dễ gì biết: 

l. Con người lấy tăng làm quý báu. 

2. Tòng Lâm lấy quy củ làm quý báu. 

3. Triệt ngộ lấy dụng công tham thiền làm quý báu. 

Cũng do có ba điều quý báu này mà không thể chẳng dũng mãnh phát tâm. Bằng 

không thì thành kẻ phàm ngu. Một điều quý báu chẳng được thì chư tăng làm sao tồn 

tại chốn Tòng Lâm! 

Lại, người hành đạo tất cả đều phải tinh tấn. Người bảo hương có vọng tưởng, ta bảo 

hương có công phu. Người tọa hương có hôn trầm, ta tọa hương không tạp niệm. 

Người qua lại có nói thì thầm, ta qua lại không có mình người. Người nằm ngủ có 



 19 

mộng tưởng, ta nằm ngủ không có giường nệm. Người bỏ thời giờ qua suông mà 

không hay biết, ta bỏ thời giờ qua suông thì thấy hổ thẹn. Người dụng công phu có 

gián đoạn, ta dụng công không có thân tâm. Người dụng công có biết đông hạ, ta 

dụng công quên cả tháng ngày. Người dụng công chấp tinh tấn, ta dụng công không 

biếng nhác. Làm được như thế là đại tinh tấn, là thật phát tâm dũng mãnh, thì làm sao 

người này chẳng đạt đạo!    

  

20. THÂN TÂM QUEN THUỘC. 

Thân tâm vốn không có lạ quen. Lạ quen là do việc của thân làm, cảnh của tâm 

duyên. 

Thân lạ là việc làm của thân chưa được làm nhiều, lâu lâu mới làm thì khó được quen, 

cho nên gọi là lạ. Từ lạ tập lâu ngày, mài giũa mãi hoài, nhiều cách lựa lọc, nói làm 

liền làm, tay tự nhiên làm, trước sau nhất như chẳng còn do dự, đây gọi là thân quen. 

Tâm lạ là cảnh sở duyên của thức chưa thấm vào tâm, bỗng muốn nhớ lại mà mờ mịt 

không biết, cũng gọi là lạ. Từ lạ huân tập lâu ngày, nghĩ nhớ sâu xa, lại thêm xét nét, 

hễ tưởng đến liền hiện, nói đến liền biết, đây gọi là tâm quen. 

Thân tâm tuy quen, nhưng cũng còn có khi quên, tập cho thêm quen thuộc, trở thành 

thói quen, trải qua vạn kiếp cũng chẳng quên, ở chỗ muôn ngàn sai biệt cũng chẳng 

động, nắm được liền dùng, nước đến thì thành dòng. Thân làm đi làm lại không còn 

sai lầm. Tâm tự lự muôn ngàn không còn sơ sót. Đây gọi là thân tâm quen thuộc. 

Như người đến Tòng Lâm tham học, mới vào Thiền đường mờ mịt không hiểu quy 

củ, việc phải làm của thân từ trước đến nay chưa từng thấy qua, bỗng bị ép buộc phải 

làm thì khó làm được quen. Nếu có thể khổ tâm khổ chí, cẩn thận để tâm tìm hiểu kỹ 

càng mọi việc, học tập ghi nhớ càng ngày càng tinh thông, thì dần dần từ lạ trở thành 

quen. Chính ngay lúc học quy củ, phải đem toàn thân để ở trên việc làm, chẳng nên 

sáng siêng năng chiều lười biếng, lập chí quyết định thà chết chứ chẳng lìa pháp này. 

Người có chí này, chẳng những việc quen mà thân cũng quen. 

Lại, như người mới học tu thiền, từ trước đến nay chưa từng dụng công phu, một khi 

đề khởi thoại đầu, không biết làm sao hạ thủ. Nếu có thể đối với pháp này lập chí thà 

chết chứ chẳng lìa, đem hết thân tâm tận lực xông vào, chỉ biết có pháp, chẳng biết có 

tâm. Như vậy lâu ngày chẳng những pháp quen mà tâm cũng quen.  

   

 21. CHẲNG TIN THAM THIỀN. 

Chẳng tin có hai: 

l. Thường nghe người ta nói Thiền tông quá cao, người trung hạ căn không thể nào tu 

được. Dẫu cho tu được, cũng khó khỏi đền trả nghiệp đời trước đã vay, vẫn phải biến 

trâu biến ngựa. Ôi! Thật ngu làm sao! Người căn cơ cạn bị cơn gió phỉ báng này thổi 

rơi xuống biển, hai chữ Thiền tông còn không dám nói thì việc tham thiền đâu còn ai 

dám tin. 

2. Tự đã quyết chí liễu thoát sanh tử mà đến cửa Thiền tông. Lúc đến thì lặn suối trèo 

non, dầm sương dãi gió, cay đắng vô vàn cũng cam nhận chịu. Nay trụ Thiền đường, 

tâm nguyện thỏa mãn, dù trong hàng ngày quy củ chưa quen, thân tâm bứt rứt, lại còn 

phải chịu la hét, ăn gậy của các chức sự rất là đau đớn. Từ khi trụ Tòng Lâm đến nay 

không để ngày giờ trôi qua vô ích, tự nghĩ chuyên vì hành đạo mà ráng bỏ các duyên 

ngoài. Đã vì sanh tử, nhẫn chịu khổ đau, dù đến chỗ chết cũng không từ nan. Đối với 

việc hạ thủ công phu, thường nghe Thiện Tri Thức nhiều cách chỉ dẫn tham cứu thoại 



 20 

đầu, khẩn thiết khuyến khích để đi đến đại ngộ. Dụng tâm như vậy cũng khó dấy khởi 

nghi tình, dù là một câu cũng khó đứng vững, nghiệp chướng quá sâu, phải làm thế 

nào? 

Như trong túi áo mặc trên thân có của báu mà chẳng chịu tin, người chẳng tin tham 

thiền cũng giống như vậy. Nếu tin nơi thân mình có của báu thì dẫu cho chết cũng 

quyết phải tìm cho ra, mới là xong việc. Người xưa nói “Minh châu trong áo tự chẳng 

tin, đâu cần hướng ngoại khổ công tìm" là vậy.    

  

22. NGHI PHÁP. 

Người tu hành chân thật, vì đạo chịu khổ chịu đau đều chẳng màng đến. Đối với pháp 

môn tham thiền là pháp phải làm suốt ngày, không ngờ một câu thoại đầu một thời 

gian dài chẳng đề khởi thì dường như cảm thấy khinh an. Vừa đề khởi lên một chút 

thì phiền não liền nổi dậy, thân tâm khoảnh khắc cũng chẳng yên, khi tịnh thì như 

ngồi trên đống lửa, muốn đi ra ngoài giải buồn. Thêm vào đó các vị chức sự thấy cử 

chỉ oai nghi của ta khiếm khuyết bèn chỉnh lại khiến cho tâm ta như lửa đổ thêm dầu, 

lập tức phẫn nộ tràn hông. Xét kỹ trước sau đều do đề khởi câu thoại đầu mà ra, nên 

chẳng ngại gì dùng pháp khác để thử. Ngày trước đã tin niệm Phật hoặc tin trì chú bèn 

đem ra dùng lại thử. Một khi niệm danh hiệu Phật, hoặc trì chú thì như nước tưới vào 

lửa thật là mát mẻ. Do đây đối với pháp tham thiền này lại càng cảm thấy nghi ngờ 

khó tin “Đã hết sức tham mà chẳng thể được nhập, đây đúng là lỗi của pháp vậy!" 

Thử hỏi: Ông thầy giáo hàng ngày thanh nhàn, thân tâm khỏe khoắn, bỗng phải gánh 

đồ nặng khổ sở muôn phần. 

Có người hỏi ông ta: Sức gánh đồ của ông như thế nào? 

Ông đáp: Dạy học không đủ ăn nên phải gánh đồ nặng để sống mà gánh chẳng muốn 

nổi. 

Chính đang lúc trù trừ, bỏ gánh nặng xuống, rồi lại cầm quyển sách như cũ, so với lúc 

trước cảm thấy khoan khoái gấp bội. 

Người có tri thức mới hỏi: Muốn có ăn, không gánh không được, sao chẳng từ từ đun 

đẩy lâu ngày cái khó tự hết. 

Người nghi pháp hãy suy nghĩ điều này. Nay đặc biệt giải thích một chữ Nghi, bằng 

không ắt sanh lầm lẫn. Cũng như tham câu "Khi chưa có trời đất ta là cái gì?" chẳng 

biết mình là cái gì, muốn rõ bổn lai diện mục của mình mà không hiểu được thì phải 

sanh khởi thắc mắc tại sao muốn hiểu mà hiểu không được. Lúc ấy trong tâm tự nhiên 

móng khởi nghi tình. Có nghi tình tức là tham thiền vậy. Những đoạn văn sau nói hai 

chữ công phu tức là nghi tình, chẳng cần lập lại nữa. 

Thế nên biết, nghi người, nghi pháp là hồ nghi, còn cái nghi này tức là công phu tham 

thiền cũng gọi là chánh nghi vậy.    

  

23. NGHI NGƯỜI. 

Người dụng tâm ở Thiền đường, ban đầu y theo lời dạy của người, nhận sự chỉ dẫn, 

nghe người khai thị hiểu được phương pháp, y theo đó mà làm, chẳng dám thiếu sót 

một chữ, chẳng dám khinh thường một lời, xem đó như pháp bảo, kính đó như Phật 

sống. Sáng lễ bái chiều nghe dạy, suốt ngày không chút lười mỏi. Sự ân cần kính 

người, trọng pháp thật khiến cho người tin. Đến khi thực hành lâu ngày pháp đã được 

trao, tự cảm thấy sự chỉ dạy của người này rất đích xác còn lời giảng của người kia 



 21 

dường như chẳng đúng. Vì thấy có đúng có sai nên trong tâm sanh ra nghi ngờ chẳng 

biết người nào đúng người nào sai. 

Lại nữa, hoặc lời giảng trước kia, lúc mới dụng công thì đúng, dụng công lâu thành 

sai. Hoặc pháp của mình dụng công thì phù hợp với kinh Phật, lời Tổ, nghe lời người 

giảng chẳng những không đúng với chỗ dụng công của mình mà còn rất khác xa với 

lời Phật Tổ. Do đó, cái niệm nghi người càng sâu, cái tâm tin mình càng lớn. 

Lại nghi, nghe người ngoài nói người kia khai đại ngộ rồi, hoặc đã phá bổn tham, 

hoặc khai tiểu ngộ, đích thân nghe thì trái lại chẳng bằng mình. Hoặc thấy mấy người 

ấy trong cuộc sống hàng ngày đều không có hành vi khai ngộ mà dường như còn tập 

khí nhiều. Do đó, đến lúc người ấy khai thị, chẳng phải ho hen ngăn trở thì đổ thừa 

bận việc chẳng đến nghe. Hoặc nghi người ấy không xứng đáng làm thầy mình, đến 

giờ người ấy giảng thì trốn tránh ra ngoài chẳng về. Hoặc sợ người ấy khiển trách mà 

giả bệnh tạ từ. Cái lỗi nghi người thật chẳng phải ít. Thử hỏi: Ông muốn đến nhà ắt 

phải tìm đường về. Sự sai biệt ở giữa đường phải hỏi người đã đi qua. Đã chỉ đường 

rồi, đi phải do mình. Thiện Tri Thức chỉ có thể chỉ đường chứ chẳng đi giùm mình 

được. Nay đường chánh chẳng đi mà lại nghi người chỉ đường tầm bậy. Đâu nên như 

vậy!    

  

24. TOAN TÍNH THỐI LUI. 

Người tu hành bị có cái nghi người, nghi pháp, thường thầm giận tức rằng tuy nhiều 

năm phát nguyện, nhiều năm lưu tâm mà vẫn chưa dám quyết định đến ở Tòng Lâm, 

lại còn nghi mình không đủ sức tọa hương nên ở nhà tập thử trước. Tọa hương dài thì 

đau chân cảm thấy sợ, toạ hương ngắn mới cảm thấy vui. Khi tập thử xong, dẹp y 

phục ngày thường, thay áo tay rộng, sửa soạn hành lý, y bát và những vật cần dùng, 

chọn ngày khởi hành. Bỗng nghe quy củ của Kim Sơn khó, sợ đến đỏ mặt. Lại nghe 

Cao Mân tọa hương lâu, trong tim đập mạnh. Tiến thoái hoang mang, thật khó quyết 

định phải đi nơi nào. Nay may mắn đã đến đạo tràng, tu pháp liễu thoát sanh tử, đã 

học được pháp rồi mà không trọng pháp, lại xem người trên, người khó vừa ý. Nghe 

pháp thì tâm phiền, nghe tiếng thì niệm động, chẳng những duyên pháp chưa kết mà 

duyên người cũng không. Muốn trốn đi chỗ khác để thân cận bậc cao nhân, nghĩ đi 

nghĩ lại cũng khó quyết định. 

Tôi nói: Dẫu cho ông chạy đến chân trời, chỉ nhọc công vô ích. Thật ra, nói đến việc 

cầu cao nhân, người xưa thấy bầy vịt trời liền ngộ đạo, bầy vịt trời tức là cao nhân. 

Muốn cầu đại pháp, người xưa nghe tiếng chuông liền ngộ đạo, tiếng chuông tức là 

đại pháp. Cái đại của đại pháp, cái cao của cao nhân chạm mặt đều là nó, đâu nên toan 

tính thối lui ư!    

  

25. BIẾT SÁM HỐI. 

Người hành đạo ở Thiền đường chưa được chân tham, nghi pháp nghi người đều do tự 

cao tự phụ. Ông chẳng nghe ư? Người thế gian và người xuất thế gian không có ai 

bằng Phật. Pháp thế gian và xuất thế gian không gì hơn Kinh. Lúc Phật ra đời, người 

có duyên với Phật đều được Phật độ. Người có duyên với Pháp có thể theo Pháp tu 

hành. Cái Pháp của Phật đích thân thuyết cần phải tùy thuận nhân duyên. Cho nên 

Phật có ba điều chẳng làm được là: 

l. Định nghiệp chúng sanh chẳng thể chuyển. 

2. Chúng sanh không có duyên chẳng thể độ. 



 22 

3. Số lượng của chúng sanh chẳng thể biết. 

Nay ông là người gì? Người còn ở địa vị học đạo mà chẳng biết sám hối tự trách ư? 

Cái tội khinh pháp, cái lỗi phỉ báng Thiện Tri Thức, cái ngu thối đạo, ăn năn hối hận 

đâu kịp. Cần nên ở trước Phật lập lại thệ nguyện, lập chí hướng mới, cái pháp đang 

hành quyết tử thực hành, người đáng thân cận quyết tử thân cận, cái lỗi thối lui quyết 

tử sửa đổi. Thà giữ đạo mà chết chứ chẳng nên thối đạo mà sống. Dù cho Phật, Tổ 

đích thân bảo ta chẳng tin Pháp, bảo ta chẳng tin Thiện Tri Thức, bảo ta thối đạo tâm, 

làm cho ta nát xương như tro bụi thì được, chứ bảo ta chẳng tin thì không thể được, 

thì cái đạo biết sám hối được viên mãn vậy.    

  

26. BIẾT HỒ THẸN. 

Hổ là không cô phụ người, thẹn là không cô phụ mình. Cô phụ người là làm cho 

người thiện mắc cỡ, chê cười người có sở trường, khinh khi người có liêm sỉ, phụ 

lòng người có ân đức. Phụ mình là làm cái nhân sai lầm, tham cái quả hư vinh, làm 

hỏng cái thiện của mình, chôn vùi cái khả năng của mình. Nếu người mà bên trong 

không thẹn với mình bên ngoài không thẹn với người, thì đó là người tự trọng vậy. 

Phàm tất cả việc phải hành theo chánh hạnh, phải làm theo trung đạo, xả thân vì 

người, cứu người nguy khốn. Rộng lượng đối với người, khen người có đức độ, hiển 

dương điều hay của người, che giấu điều dở của người. Chẳng màng đến điều hại cho 

mình, chỉ cầu người khác được lợi. Cho đến công phu được nhập chỗ thâm sâu, phải 

biết ơn dạy bảo khuyến khích của thầy bạn, lấy tan xương nát thịt mà báo đáp. Chẳng 

những chẳng hổ với người mà thật cũng chẳng thẹn với mình. 

Thường thường người không biết hổ thẹn dù được nghe pháp thâm sâu, được sự giáo 

dục kỹ, được lợi ích rộng lớn, nhận được ân huệ nhiều, ngẫu nhiên thầy có chút không 

toại lòng mình liền trở mặt phản đối, xem như kẻ thù, âm mưu tìm cách ly gián, xúi 

dục chống nghịch đến nỗi tổn thương danh dự. Trái lại, chẳng biết ngậm máu phun 

người, trước dơ miệng mình. Như vậy hủy hoại già lam, ngỗ nghịch sư trưởng, tội lỗi 

lớn lao không gì so bằng. Tất cả đều từ không biết hổ thẹn mà ra.   

   

 27. PHÁT KHỞI LÒNG TIN. 

Kinh nói “Lòng tin là nguồn đạo, là mẹ công đức, nuôi dưỡng tất cả thiện căn". Thành 

Phật làm Tổ, chẳng phải do lòng tin thì khó thành. Biến trâu biến ngựa, chẳng phải do 

lòng tin thì khó nhập vào bụng trâu bụng ngựa. Lòng tin là cửa của các điều thiện 

cũng là cửa của các điều ác. Người đời đối với việc tin tâm hiểu lầm chẳng ít. Đã nói 

tin tâm, trước tiên phải biết nguồn gốc của tâm, lấy gì làm tâm, diện mục thế nào? Tại 

sao tin tâm? Người cả thế gian chỉ tin tất cả mà xưa nay chưa tin tự tâm. Người 

thường nói tin tâm, giả sử bị người hỏi “Ông đã tin tâm ắt biết tướng của tâm, thấy nó 

là vật gì xin nói ra coi!" Người nói tin tâm thình lình bị hỏi, cứng miệng không đáp 

được. Tâm còn chẳng biết thì lòng tin từ đâu mà có? Sự lầm lạc sâu xa này chẳng phải 

chỉ mới ngày nay. Hoặc thấy việc nào đó nổi tâm ưa thích, chẳng gọi là tin tâm, chỉ 

gọi là tin việc. Đem sự tin việc cho là tin tâm, ấy chỉ là giả tin tâm. Chỉ có người của 

Thiền Tông, chỗ giảng chính là tâm, chỗ tham chính là tâm, chỗ nói chính là tâm, chỗ 

dụng chính là tâm, chỗ mê chính là tâm, chỗ ngộ chính là tâm. 

Trong cuộc sống hàng ngày, bất cứ lúc nào chỗ nào đều chẳng rời tâm, cho đến trực 

ngộ tánh lý, tâm đã không thì tín tự tịch, tín tịch tức là tâm không, vậy khắp mặt đất 

đều là tâm, cả hư không đều là tín. Tín tâm bất nhị, quăng quả đất lên phương trên, 

bất nhị tín tâm, ném hư không xuống phương dưới, người học đạo tin được tâm này 



 23 

đối với những việc đó đều không đáng kể.    

  

28. NGHE ĐƯỢC LÃNH HỘI. 

Người mới trụ Thiền đường, tánh thô tâm cứng, trăm thứ sai biệt, chạm việc gặp 

người, nghe không vào lỗ tai, thấy cũng không quan tâm. 

Kẻ tánh thô thì thân lỗ mãng, ví như đụng té người khác, tự chẳng biết lỗi, hoặc ho 

khạc, súc miệng, mạnh tay nặng chân tự mình khó nghe thấy. Cần phải theo chúng 

huân tập lâu ngày, tánh dần bình hòa, thân dần ung dung. 

Người tâm cứng thì thông minh lấp bít, thấy tất cả việc khó nhập vào tâm, nghe tất cả 

tiếng khó để vào tai. Những việc đã nghe từ trước chất đầy trong bụng nên tất cả việc 

khác một chút cũng khó lãnh hội. 

Hoặc người mới trụ Thiền đường, tất cả mọi việc vội vàng chẳng kịp ghi nhớ, dẫu có 

ghi nhớ cũng khó lãnh hội. Thân tâm trụ lâu thì cuộc sống hàng ngày, đối với công 

việc hoặc lời nói nghe qua có thể hiểu. Huân tu lâu ngày chướng thô tự trừ, nghe qua 

liền lãnh hội được. 

Người tâm duyên ngoại cảnh lăng xăng, lỗ tai ngăn cách với tiếng, đối với tiếng chưa 

nghe quen càng khó tương ưng. Nếu tâm để ý nghe, nghe lâu thành quen nên tiếng 

vừa chạm vào tai thì âm tự thanh, nghĩa tự rõ. Trong Thiền đường nghe giảng khai thị 

cũng giống như vậy. Pháp thế gian và xuất thế gian, nếu kẻ nghe không vào lỗ tai thì 

cũng như không nghe, còn loại người nghe lãnh hội được thì tăng cường tín tâm, về 

sau có thể khai ngộ. Người xưa có nói “Một nghe ngàn ngộ" là vậy. Lại nói, nghĩa cạn 

thì dễ biết, lý sâu thì khó hội. Người có thể ở Thiền đường năm ba mươi năm xa lìa 

trần cấu, đối với Như Lai Thiền, Tổ Sư Thiền chẳng nghe cũng tự có thể lãnh hội.   

  

29. THẤY CÓ TƯƠNG ƯNG. 

Tương ưng có hai: 

l. Cùng đạo tương ưng. 

2. Cùng tình tương ưng. 

Cùng tình tương ưng: Một chữ tình phạm vi rất rộng, mười phương Phật, Tổ là hữu 

tình, loài sâu bọ hàm linh là hữu tình, thiên đường địa ngục là hữu tình, đất đai hư 

không là hữu tình, sỏi đá gạch ngói là hữu tình, hữu tình vô tình là hữu tình (có sự 

tương ưng với vô tình tức là hữu tình), tứ sanh lục đạo là hữu tình, người và phi người 

đều là hữu tình. 

Cùng đạo tương ưng: Một chữ đạo phạm vi bằng với chữ tình. Tình lớn bao nhiêu thì 

đạo cũng lớn bấy nhiêu. Cùng đạo tương ưng thì lìa tình, cùng tình tương ưng thì lìa 

đạo. Tình với đạo đồng như băng lửa. Nay người ở chốn Tòng Lâm dụng công tuy có 

phần tương ưng, nhưng còn xa với đạo. Sao vậy? Vì giữ quy củ, dụng công phu, khai 

đại ngộ, liễu sanh tử đều thuộc về tình. Vậy thế nào là đạo? Không thấy có sự tương 

ưng và chẳng tương ưng mới được gọi là đạo. Người mắt chưa sáng (chưa ngộ) hãy 

chớ nên tự làm tài khôn! Lại nữa, lìa tục gia thì tương ưng với xuất gia, bỏ nghiệp 

chướng thì tương ưng với người hành đạo, bỏ tập khí thì tương ưng với công phu, bỏ 

phiền não thì tương ưng với thanh tịnh. Những tương ưng này mặc dù là tốt song 

chẳng bằng không tương ưng còn tốt hơn. Cần phải xét kỹ! (Tự tánh bất nhị có cái 

này tương ưng với cái kia là nhị).    

  



 24 

30. TỰ NGUYỆN DỤNG CÔNG. 

Dụng công có hai: 

l. Người khuyên dụng công. 

2. Tự nguyện dụng công. 

Người khuyên dụng công: Ban đầu dẫu người phát tâm đến trụ Tòng Lâm cũng chỉ 

mang cái hư danh, chứ chẳng có thực lòng, giả hình thức bề ngoài, chỉ đến xem thử 

gia phong, tự biết thời gian trụ chẳng lâu mong đi qua nơi khác làm đại nhân vật, nên 

suốt ngày chẳng màng đến việc khác. Sau này có người đồng đạo khuyên rằng “Làm 

trụ trì chẳng thể liễu sanh tử, làm Quốc sư chẳng thể liễu sanh tử, trụ danh sơn chẳng 

thể liễu sanh tử, làm quản chúng chẳng thể liễu sanh tử. Chỉ có tham thoại đầu mới 

liễu được sanh tử, sao chẳng chịu học tập?" Người ấy được sự khuyến khích liền bỏ 

tất cả chuyên lo hành đạo. Như vậy đạo niệm vững chắc, dụng công miên mật, hốt 

nhiên đạp vỡ Thiền đường (ngộ), mới biết là Thiện Tri Thức đều từ dụng công hành 

đạo mà ra. 

Tự nguyện dụng công: Người đã ở Tòng Lâm, trước tiên phải biết những điều phải 

làm hàng ngày, tất cả quy củ phép tắc, ăn gậy, bị hét, chịu các thứ khổ đều là để thành 

tựu cho thân tâm người hành đạo. Nếu chẳng hành đạo thì chịu khổ đâu có lợi ích gì! 

Cho nên biết, chẳng phải hành đạo thì không trụ Tòng Lâm. Như vậy chăm chăm lấy 

đạo làm niệm, lâu ngày đạo niệm thuần thục, công phu đắc lực, mới biết cái việc hành 

đạo chẳng phải việc thế gian có thể sánh được. Người chẳng biết hành đạo thì luân hồi 

trong lục đạo, qua lại trong bốn loài tự chẳng hay biết. Nay đã thấy đến một chữ Đạo 

này siêu Phật vượt Tổ, tôn quý hơn tất cả pháp, nếu chẳng hết lòng tự nguyện dụng 

công thì chẳng thể đến được chỗ này.    

  

31. QUÊN MỆT NHỌC. 

Quên mệt nhọc có hai: 

l. Người xuất gia mà chuyên lo phục vụ thế pháp, ứng phó kinh sám, ham được tiếng 

khen, để tâm nơi lợi dưỡng, hạnh Phật hoàn toàn thiếu sót, đi sâu vào hạnh thế tục đến 

chỗ cực điểm, khiến cho quên cả bổn phận làm người, đâu phải là quên mệt nhọc vì 

hành đạo ư? Thật đáng buồn thay! 

2. Thân ở Tòng Lâm, tâm thường lo âu ăn cơm, uống trà lãng phí của thí chủ, nếu 

chẳng tu hành, nợ này làm sao đền trả. Như vậy, chẳng màng thân tâm, chẳng kể đêm 

ngày, trước giữ thanh quy, kế kính chức sự, một khi được kêu gọi làm công tác, liền 

xung phong đi trước, để người khác theo sau, mau mắn như đi rước châu báu. Tự thẹn 

không có tài năng, nên đem sức bản thân ra đóng góp, chỉ biết có công việc làm chứ 

không kể đến thân, từ sáng đến chiều, ngày nào cũng thường làm như thế. Lại nữa, 

thân bận rộn vì phước, tâm tu hành vì huệ, suốt năm rất ít nói chuyện, hàng ngày ít 

làm sai trái. Oai nghi tế hạnh cử chỉ hơn người. Công phu miên mật chẳng có giờ 

rảnh. Niệm sanh tử thiết, khổ hạnh càng sâu, ngày chẳng đủ thời giờ phải nối tiếp đến 

đêm. Áo rách không rảnh may vá, bệnh nặng không dùng thuốc trị. Thường nói “Một 

hơi thở chẳng hít vào, thân này thuộc về ai?" Thống thiết như thế, ngày đêm quên mệt 

nhọc, chỉ lo đạo nghiệp khó thành, chẳng lo thân tâm an toàn. Nhân cách người này 

làm gương mẫu cho hiện tại, là kim chỉ nam cho đời mạt pháp. Mong người học đạo 

hãy bắt chước theo, chớ nên bắt chước những kẻ giả quên mệt nhọc, sáng siêng năng 

chiều lười biếng.    

  



 25 

32. NGHI TÌNH CHẲNG ĐẮC LỰC. 

Đây là bệnh lớn của người dụng tâm, chẳng dễ gì chữa trị. Sao vậy? Như người phạm 

tội nặng bị phán tử hình. Kẻ phạm biết tánh mạng khó giữ, vội tìm cách thoát nạn. 

Như vậy, chẳng sợ mất mặt, dập đầu lạy người, chẳng tiếc của cải, cầu người đảm 

bảo. Lúc nào cũng bôn ba, tất cả chẳng màng, chỉ cần cứu mạng, chẳng từ cực khổ. 

Thử hỏi: Kẻ tội phạm này còn có giờ rảnh để xem hát, vui chơi được chăng? E rằng 

chậm trễ một chút tánh mạng khó giữ. 

Chúng ta dụng tâm chẳng đắc lực, nếu y theo cái thí dụ trên đây mà làm thì cái bệnh 

lớn chẳng đắc lực đó có thể lập tức trừ được. Sao vậy? Đang khi dụng tâm, phải nghĩ 

mình phạm pháp sanh tử, ắt phải chịu báo, nếu trễ một chút bị Diêm Vương bắt đi, bỏ 

vào chảo dầu sôi. Người phạm pháp thế gian đang bị đuổi bắt, mình thấy rõ ràng còn 

có thể lẩn trốn được, hoặc may mắn được miễn xá. Người phạm pháp sanh tử bị đuổi 

bắt chẳng cho ông thấy, một phen bị bắt rồi tức là thân tiêu, so với việc phạm pháp 

khác thật là nghiêm khắc, tất khó trốn thoát. Như vậy phải mau mau đem câu thoại 

đầu để ở trên tâm, quên thân quên mạng mà tham để liễu sanh tử đi! Việc tham này 

buộc phải bỏ người bỏ mình, nhanh chóng như lửa nháng điện chớp, đắc lực hay 

chẳng đắc lực đều chẳng màng đến, mặc áo ăn cơm cũng chẳng màng đến, cái chẳng 

màng đến cũng chẳng màng, cứ như thế hành đi đâu còn gì chẳng đắc lực ư!    

  

33. THÂN TÂM BỰC BỘI. 

Như người đi xa quê hương, sống khó khăn một mình làm việc cực khổ, chẳng những 

chưa dành dụm được chút tiền mà lúc bình thường bụng cũng khó được no. Tình cảnh 

khổ sở như thế, nếu chẳng làm thì không có chỗ ở, nếu làm thì đời sống khó khăn. 

Suy nghĩ trăm cách cũng không giải quyết được, buồn bực vô cùng, tiến thoái lưỡng 

nan. Chi bằng lấy việc cực khổ làm vui, lấy thân đói miệng khát làm no. Thử nghĩ, 

nhà giàu sang mùa đông ngồi bên bếp lửa sưởi ấm, kẻ nghèo hèn mùa lạnh xuống 

nước bắt cá, người ấm mà thêm lửa còn có cái lo sợ lạnh, kẻ mùa lạnh mà xuống nước 

có cái vui của quên lạnh. So sánh như thế, thì bực bội ở chỗ nào? 

Người ở chốn Tòng Lâm dụng công dễ sanh bực bội là tại sao? Vì mới trụ Tòng Lâm 

phát thệ nguyện lớn, lập chí hướng lớn, thề suốt đời ở chốn Tòng Lâm, hàng ngày lấy 

đạo niệm làm thân, chẳng những phát nguyện trước Phật mà còn tuyên bố với người. 

Nhưng một mai thân bị thiệt thòi, quy củ vượt hơn chí nguyện, hoàn cảnh luôn luôn 

trái ý, khiến sanh bực bội nên muốn thối chí. Nhưng có thệ nguyện chứng minh, 

chẳng dám trái với lời thề, rốt cuộc bực bội càng thêm. Sao chẳng tham thiền để giải 

muộn, tin lập hạnh để bỏ bực bội. Càng bực bội càng khẩn thiết gia công dồn đến chỗ 

thân tâm đều không mới biết ngàn Phật muôn Tổ đều được sản xuất từ trong bực 

bội.    

  

34. TÂM THỐI LUI BỖNG NỒI DẬY. 

Người đã trụ Tòng Lâm nhiều năm, tham thiền dụng công chẳng phải một ngày, thấy 

người mới trụ công phu sâu và kiến giải cao, tự nghĩ “Mình tuổi cao hơn họ, tham 

thiền cũng lâu hơn, họ đã được ngộ, mình vẫn còn mê, họ đảm nhiệm chức thủ lãnh, 

còn mình vẫn là thanh chúng. Thật là hổ thẹn biết bao!" 

Lại nữa, thấy người buông lung thì tâm phiền, thấy người lén trốn đi thì ý động. Các 

thứ bức bách, đối với hạnh toàn trái, mọi việc để trong lòng, nơi thân làm sao an tịnh? 

Chẳng bằng tìm một ngôi chùa tư hoặc trụ một cái cốc nhỏ, thân mình tự yên, ý mình 



 26 

tự nhàn. Nghĩ như thế rồi sanh niệm thối lui, liền lấy hành lý muốn trốn đi mà không 

dám đi cửa chánh, lại chui lỗ chó mà ra. Vừa gặp vị chức sự trong chùa thì cứng 

miệng không trả lời được, liền nói “Xin phép đi chữa bệnh", hoặc nói “Vì công tác mà 

đi ra ngoài". Thảm trạng như thế thật đáng buồn thay! 

Nếu người thật có chí vì đạo, thiền tham đã lâu, thân tâm thuần thục, thì đối với quy 

củ chẳng lưu tâm mà tự hợp, đối với thoại đầu chẳng đề khởi mà tự tham. Công phu 

lão tham như thế thì đâu cam chịu đi học ở nơi khác, cần phải mãnh tỉnh, chớ phụ cái 

phát tâm ban đầu. Đường đến nhà chẳng còn xa, thời gian thiệt thòi sắp hết. Một ngày 

nào đó, ồ lên một tiếng (ngộ), chỗ nào cũng là diện mục của ông? Còn chỗ nào để cho 

ông thối lui nữa?   

  

35. NHẬN SỰ KHUYẾN THỈNH CỦA ĐẠI CHÚNG. 

Từ khi đức Thế Tôn mới thành Phật, quán khắp căn cơ chúng sanh thấy không có một 

ai đắc độ. Phật nói “Chánh pháp này thật chẳng phải hạng chúng sanh đây có thể lãnh 

thọ", rồi tính nhập Niết Bàn. Ngay lúc ấy, các vị cõi trời rơi lệ ân cần khổ thỉnh xin 

Phật trụ thế chuyển pháp luân, cho đến ba bốn lần, Phật mới chịu nhận lời, vì độ 

chúng sanh mà lưu lại thế gian. Nhận người khuyến thỉnh, Phật, Tổ đều có. 

Vậy mà ngày nay ở chốn Tòng Lâm có các chức sự như Đường Đầu, Ban Thủ, Hành 

Đơn hoặc vì việc nhiều hoặc vì thân bệnh hoặc vì trong ngoài bất hòa hoặc vì trên 

dưới nghi nhau, khi mãn nhiệm kỳ thì muốn từ chức, làm thanh chúng cho thân an 

nhàn. Thói quen như thế, xưa nay đều có. Phải biết, người được làm thủ lãnh dù khổ 

thân mình nhưng cao chí mình, làm gương mẫu cho kẻ hậu lai, làm kim chỉ nam cho 

người hậu học. Nếu được chúng hết lời khuyến thỉnh ở lại, phải nên nhận lãnh. Nghĩ 

đến Tòng Lâm sắp suy, xem thấy đại pháp đang yếu, có thể chẳng đau lòng ư! 

Đại chúng lấy thiền đường làm chỗ tu huệ, ngoại liêu làm chỗ bồi phước. Cẩn thận 

gìn giữ thanh quy, nghiêm trì giới hạnh, chẳng trái lời dạy răn, chẳng phạm vào lúa 

mạ. Dẫu có duyên khác cũng chẳng bằng trụ nơi thiền đường. Dẫu có chỗ tốt cũng 

chẳng bằng đạo tràng. Cần phải tin lời khuyến thỉnh, đừng nên chấp lấy cái ngu của 

mình, chuyển được thân tâm thành pháp khí lớn lao, còn gì vui hơn mà chẳng nhận!    

  

36. VỌNG TÂM TẠM NGHỈ. 

Như người đời ngày đêm dụng tâm bận rộn công việc gia đình, chẳng từng nói đến 

tâm thì đâu thể biết được sự thôi nghỉ của nó. Người học đạo hàng ngày bị vọng lôi đi, 

khởi rồi lại dừng mà chẳng biết chỗ dừng, dừng rồi lại khởi mà chẳng biết chỗ khởi, 

vì chưa kịp để ý đến chỗ nầy. 

Phải biết, vọng vốn không có nguyên nhân, như sóng đuổi theo nhau, gió dừng thì 

sóng lặng, khi biển yên sóng lặng quày đầu lại tức là giác. Người đời trong ngoài lay 

động, biết rồi lại mất, thấy rồi lại dời, làm sắc làm không, hoặc ẩn hoặc hiển, mam 

mác chẳng thật, nói chung đều là vọng. Đã biết được vọng ắt phải biết chân, nay cho 

nhiều tâm là vọng, một tâm là chân, đã kiến lập một tâm, ắt phải trừ vọng. Phương 

pháp trừ vọng, quý ở tham thiền. Hằng ngày có thiền thì tự có thể thôi vọng. Người 

xưa nói “Cuồng tâm nhưng nghỉ, ngưng nghỉ tức Bồ Đề", cổ nhân ngay dưới chữ Bồ 

Đề quở là "thằng chết", đến đây một tâm cũng bất khả đắc. Đã là Bồ Đề, tại sao nói là 

"thằng chết"? 

Nay thử hỏi: Các ông thích Bồ Đề hay thích thằng chết? 



 27 

Nếu muốn ngừng nghỉ vọng tâm, hãy gánh Bồ Đề đi! Muốn tiến tới nữa thì hãy trả 

thằng chết lại cho ta! 

Chỗ thấy như vậy, phải hiểu như thế nào? Còn nói “Ông hãy đem vọng tâm ra cho ta 

xem, ta mới nói với ông" và đừng bắt chước công án của nhị Tổ “Con tìm tâm trọn 

chẳng thể được. - Ta đã an tâm cho ngươi rồi".  

   

 37. NGOÀI THÂN TẠM QUÊN. 

Nói ngoài thân tạm quên, thật trái với đạo. Trong thân quên hết cũng trái với đạo. Ở 

giữa còn khó rõ thì làm sao nói là trong là ngoài! Người học đạo nếu được quên thân 

thì trong, ngoài và giữa, ba cái đó còn đặt ở chỗ nào? 

Tuy nhiên, người mới dụng tâm đối với vườn tược, ruộng nương, danh lợi, tiền của 

muốn chẳng để nơi lòng, không chút động niệm cũng chẳng phải việc dễ. Còn kẻ đạo 

nhân ngày nay dù đã trụ Tòng Lâm ba năm, có cơ hội gần gũi thế tục, hoặc lấy cớ đi 

cúng mả, hoặc lấy cớ có việc về quê, một phen thấy mặt thì buồn vui lẫn lộn, thật là 

kẻ tục trọc đầu. 

Lúc dụng công đắc lực, việc ở ngoài thân như mặc áo, ăn cơm, đi đại, đi tiểu không 

chút nhớ đến, chính là quên việc ngoài thân. Cho đến người ta hỏi trên chánh điện thờ 

bao nhiêu vị Phật, cũng chẳng thể đáp. Lại hỏi mỗi ngày đến trai đường mấy lần, cũng 

chẳng biết. Phương hướng của cửa chùa cũng chẳng rõ. Nhà cầu tiêu ai ở cũng chẳng 

biết. Chính ngay lúc công phu tất cả đều chẳng lưu ý. Cái tâm quên việc ngoài thân 

này chính là gần gũi với đạo. Quên việc ngoài thân mới được thoát thế tục, dần dần 

trở về đạo. Song cần phải dũng mãnh tinh tấn cho đến lúc cả cái tâm quên cũng chợt 

vỡ, thân thế nghiễm nhiên, đâu còn gì trong, ngoài nữa!  

   

 38. CẢM THẤY THÂN KHINH AN. 

Người hành đạo chẳng nên lấy cảnh ngoài thân hơi giảm bớt cho là khinh, lấy tướng 

trong tâm tạm ẩn cho là an. Nếu cảm thấy thân mình khinh an là điều lầm lớn vậy. 

Cần phải ở tại nghi tình chân thiết, chỉ đem một câu thoại đầu để ở trong lòng, thắc 

mắc nơi tâm, ngoài tâm cũng là thoại đầu, trong tâm cũng là thoại đầu, chẳng cho gián 

đoạn trong khoảnh khắc. Ngoài chẳng thấy có cảnh, trong chẳng biết có tướng, chỉ 

một câu thoại đầu rõ ràng minh bạch. Ngay trên một câu thoại đầu này chẳng huỡn 

chẳng gấp, thân bình khí hòa thầm thầm tham cứu. Ngoài có sắc tướng thì thâu nhãn 

thức. Ngoài có âm thanh thì thâu nhĩ thức. Thấy nghe chẳng quan tâm, sắc thanh tự 

tịnh. Ngay trong lúc tham, ngoài có thấy nghe thì thức làm sao thâu? Phương pháp 

thâu thức là cứ một mạch tham đi, chẳng màng đến cái khác thì thức tự thâu. Nếu đạt 

được đến chỗ tâm duyên bên ngoài chẳng thấy một vật, cũng chẳng phải không vật, 

tâm duyên bên trong chẳng thấy một niệm, cũng chẳng phải không niệm, đây tức là 

trong thức không có phan duyên (đeo đuổi). Như thế mới là chân thật khinh an, tức là 

trong ngoài và giữa đều khinh an vậy. Một thân khinh an, mười phương thế giới thảy 

đều khinh an.  

   

 39. TRỤ CHỖ KHÔ TỊNH. 

Khô như cây chết, nhánh là khô héo, gió thổi chẳng lay động, không có bóng mát. 

Người thích tịnh, chấp lấy chỗ tịnh, cũng giống như cây khô vậy. Nếu cây tươi tốt, 

cành lá sum xuê, gió động thì nghe có tiếng, khi bóng người hiện thì thấy có sắc, 

khiến cho tai mắt không chút tịnh. Đây là chỗ người ưa động chấp lấy. 



 28 

Nếu người lúc dụng công, đạo tâm kiên cố, nghi tình thân thiết thì bên ngoài chẳng bị 

trần cảnh làm nhiễu loạn, bên trong chẳng bị thân làm biến đổi, ở giữa chẳng bị thức 

trói buộc. Trong ngoài thanh u, an nhàn tự tại. Đây tuy do công phu làm đến song chỗ 

này chẳng nên trụ. Nếu trụ ở chỗ này thì nghi tình bị tịnh cảnh che lấp, công phu 

ngưng nghỉ chẳng tự biết. Lại còn tham đắm tịnh cảnh, ở chỗ rảnh rang tự cho đó là 

thù thắng. Chẳng những không biết chỗ khô tịnh là bệnh, trái lại còn cho là tốt. Thật 

ra là do đánh mất nghi tình, chẳng theo động ắt trụ tịnh. Vậy người học đạo có chí khí 

phải biết hổ thẹn, một phút không có công phu phải tự thống trách, tự đánh vào mình, 

tự tát vào mặt, hổ thẹn nói rằng “Người xưa dụng công còn không có thời giờ cắt 

móng tay. Ta là người gì mà tệ thế này!" Khóc lóc thảm thiết, ở trước Phật lập thệ 

“Chẳng đến đại ngộ, dù chết cũng mang câu thoại đầu theo. Sau khi chết cũng chẳng 

bỏ tham".  

   

 40. BÀY ĐẶT BẬY BẠ. 

Tự bày đặt bậy bạ là bệnh lớn đối với Thiền Tông. Người mới vào Thiền đường thấy 

câu "Niệm Phật là ai?" liền nói: chữ Niệm là tâm, chữ Phật là giác, chữ Là là ta, Ai 

chẳng hỏi ai. Lại thấy câu Chiếu Cố Thoại Đầu, liền nói: Chiếu tức là chiếu mà 

thường tịch, Cố là chăm chăm không dời, Thoại là trước lời nói tiến thủ, Đầu là trên 

đầu chồng thêm đầu. Bệnh bày đặt này rất sâu, thuốc của Dược Vương cũng khó trị. 

Thấy đến cái bản bằng gỗ gọi là hương bản, tưởng là để cảnh sách cho sự tọa hương. 

Thấy đến cái bản bằng trúc gọi là trúc bề, tưởng là đồ dùng của sự đi hương. Lại nói: 

chuông treo trên là thụ (dọc), bản treo dưới là hoành (ngang), chẳng phải là "Thụ 

cùng tam tế, hoành biến thập phương" sao! Còn đối với Ban Thủ thì cho rằng đó là 

người cầm cái đầu của hương bản. Đối với Duy Na thì cho rằng Duy là duy hộ, Na là 

na chấp. Tự mình tỷ dụ bậy bạ, bày đặt vô lý. Thật đáng thở than! 

Nếu bảo họ ở trên câu thoại đầu tha thiết tham cứu, thì tâm họ lập tức buồn bực, thân 

họ mệt mỏi, trong lòng bất an. Nhưng nếu trụ lâu ở Thiền đường, cuối cùng sẽ có 

ngày phát minh đại sự, mới biết sự bày đặt bậy bạ trước kia tức là diệu dụng của sai 

biệt trí mà thôi.  

   

   

4l. CHUYÊN THÍCH THƠ KỆ. 

Tham thiền cực khổ nhiều năm, cảm thấy công phu tự nhiên thâm nhập, thình lình 

ngay nơi ngôn cú của cổ nhân có chỗ giải ngộ, hoặc ở trên bổn phận công phu cũng có 

chỗ thú vị. Người trước kia đã biết chữ nghĩa nhiều thì ngâm thơ, người biết chữ 

nghĩa ít thì làm kệ. 

Người biết chữ nghĩa nhiều, thân ở chỗ thanh u, tâm đắm thiền tịch, tình buông thả 

theo cảnh huyễn, nghĩa vị uyên thâm, ban ngày lấy vịnh thơ làm nghiệp, ban đêm lấy 

Lý Bạch, Đỗ Phủ làm thầy. Cho đến tọa hương thì thân lay đầu lắc, ngâm thơ cũng có 

thể thành bài. Người chữ nghĩa ít, chữ nghĩa bị tắc nghẽn thì miệng đọc rồi tâm đuổi 

theo, kệ mới thành vần. Sao chẳng nghĩ thời giờ rất quý mà nỡ để trôi suông, nhân 

duyên lớn được ở Thiền đường mà cũng để luống qua vô ích. Danh hèn của thi tăng 

sao chẳng tránh, nghiệp xấu của văn tăng sao lại tạo! 

Người xưa đại sự sáng tỏ, việc mình đã xong, sau đó mới quán sát căn cơ mà lập giáo, 

dùng văn để tiếp hàng trí thức, dùng thơ để tiếp người học rộng hiểu sâu. Lấy thơ văn 

làm phương tiện để dẫn người nhập đạo, đều do lòng từ bi làm lợi ích thế gian, chứ 

chẳng phải như bọn phù phiếm ưa thích ý vị của văn thơ mà tự xưng là người xong 



 29 

việc (đã ngộ).  

   

42. CHẲNG NGUYỆN TIẾN SÂU. 

Người hành đạo chí chưa kiên cố, gặp sự ràng buộc hơi nhiều, chẳng được lợi ích, 

chẳng nguyện tiến sâu thì có thể đúng. Người đã được lợi ích mà chẳng chịu tiến nữa, 

ắt có hai thứ chướng. Theo Thiền tông, hai thứ chướng ấy là gì? 

l. Thân chướng là cái chướng trong thân, ngoài thân. 

2. Tâm chướng là cái chướng trong tâm, ngoài tâm. 

Chướng trong thân là lục căn khiếm khuyết, bệnh nặng dây dưa, tuổi già sức yếu, 

thường sanh bệnh hoạn, chẳng chịu nổi sự ăn uống cực khổ và sự lạnh lẽo. 

Chướng ngoài thân là các việc lớn nhỏ phiền rộn, hoặc vì việc khác làm chướng ngại, 

hoặc vì thói quen từ trước lôi kéo, tuy thân đặt nơi đạo mà bị chướng ngại nên khó 

tiến sâu. 

Chướng trong tâm là đạo niệm đương đi thẳng, công phu thuần tịnh, ngẫu nhiên bị 

phiền não đến nhiễu loạn tâm, khiến cho vọng tâm tương tục sanh khởi, cảm thấy khó 

dừng nghỉ cho thanh tịnh. 

Chướng ngoài tâm là lúc công phu đắc lực, nghe tiếng thì chạy theo tiếng, thấy sắc thì 

chạy theo sắc. Vì chẳng có thiền sâu, nên thiền lâu cảm thấy hơi động. Tuy phát giác 

được động đang nhiễu loạn nơi tâm, song vì mệt nhọc sức kém nên công phu khó 

dừng được niệm, ngày lại qua ngày chẳng nguyện tiến sâu, khó mong kiến tánh. 

Nếu tất cả chẳng màng, trong ngoài đều sạch, xả thân xông vào, thẳng đến chỗ huyền 

vi thì mới biết công phu cần phải tiến sâu mãi mãi.  

   

43. CÁI DỤNG ĐỀ KHỞI. 

Người tham thiền dụng công đến chỗ tâm cùng lực tận, cảnh lui, thân nhọc, chẳng 

những công phu khó đề mà cho đến vọng tưởng cũng khó khởi. Nói chuyện với 

người, hỏi cái này thì đáp cái kia, làm việc trong chúng thì nhớ trước quên sau, như si 

như ngốc. Người không biết, cho là đạo nhân vô tâm. Người biết thì cho đó là thiền 

nhân cạn cợt. 

Phải biết, công phu hành đạo cũng giống như người đi đường, nếu một ngày siêng 

mười ngày lười thì ắt bị kẹt ở giữa đường không bao giờ đến nhà được. Nếu biết giữa 

đường chẳng phải chỗ an thân, chẳng cố gắng thì đâu hy vọng được về đến nhà! Do 

đó đem công án sẵn sàng, tận sức đề khởi khiến cho quỷ lười biếng phải giấu hình, ra 

sức tham cứu cũng như người xa quê dũng mãnh lên đường trở về nhà. Dẫu cho trời 

long đất lở cũng luôn luôn đề khởi, luôn luôn tham cứu, cho đến thân quên, tâm lặng. 

Người tham thiền dù mười năm lạnh băng băng nhưng có thể một mai lửa phát dậy 

trong tro lạnh. Cái đạo dũng mãnh đề khởi công ở chỗ huân tập lâu dài, mới tránh 

khỏi sự lầm lỗi.  

   

44. CÔNG NĂNG TRỪ VỌNG. 

Công phu trừ vọng tưởng chẳng phải là chánh hạnh. Vậy muốn trừ vọng phải dùng 

công phu gì? Nếu lấy trừ vọng làm công phu, thật sai lầm lớn. Sao vậy? Vì đối với 

vọng tưởng, người chưa liễu ngộ thì không thích, còn người đại ngộ thì không chê. 

Tại sao không thích? Vì lúc không dụng công, tâm cảm thấy thanh nhàn, niệm không 

phiền nhiễu. Công phu vừa khởi thì các vọng chạy đến, việc buồn vui yêu ghét lăng 



 30 

xăng hiện tiền làm cho nghi tình bị vọng niệm đánh mất. Nghĩ đến giận mà phát khóc, 

tức nó hận mà rơi lệ, bệnh này nặng thấu xương, chẳng trừ thì không được. Thực ra, 

đối với việc này nếu giận nó là lầm vậy. 

Phải biết, vọng tưởng hay tạo sanh tử mà liễu sanh tử cũng là nó. Vọng tưởng hay làm 

chúng sanh mà thành Phật cũng là nó. Vọng tưởng hay xuống địa ngục mà lên thiên 

đường cũng là nó. Sức của vọng tưởng hơn sức Phật. Công của vọng tưởng hơn công 

Phật. Xin mời các Thiền sư muốn trừ vọng tưởng hãy suy nghĩ kỹ xem! Đáp rằng 

“Lời này rất đúng, vậy phải dụng công phu như thế nào?" Mau đem cái công phu trừ 

vọng tưởng đổi ra tham câu thoại đầu mới được.  

   

45. CÔNG NĂNG TRỪ NGỦ. 

Công phu trừ ngủ này lại cũng lầm nốt. Như sáng là trời sáng, tối là trời tối, trong lúc 

đi đường, ban ngày đi chẳng đủ, tiếp tục đi luôn cả ban đêm. Lúc thức dụng công phu 

chẳng đủ, tiếp tục dụng luôn cả lúc ngủ. 

Phải biết, niệm có dấy lặng, tâm có thức ngủ, chỉ lo dụng công, chẳng lo thức ngủ. Đi 

đường như vậy, dụng công cũng như vậy, cùng một cách thức, thì hai chữ Trừ Ngủ 

đặt ở chỗ nào? Nếu nói ban ngày đi đường thì vui vẻ, ban đêm đi đường thì lo âu, toan 

muốn tìm cách trừ bỏ đêm tối để thấy trời sáng, có lý này ư? Dụng công cũng vậy, 

thức ngủ vốn là điều tự nhiên, người ngu thì theo cái niệm dấy lặng, người trí thì thức 

ngủ đều là lúc dụng công. Thể dụng song song, đâu thức đâu ngủ. Thể dụng bất nhị, 

tức dấy tức lặng. Đừng lo lúc ngủ không có công phu, chỉ lo lúc thức không có nghi 

tình. Lại, ngủ là ban đêm, thức là ban ngày, tối sáng qua lại đâu ngại hư không, thức 

ngủ thay nhau đâu quan hệ gì đến công phu tham thiền. Nếu hiểu được như vậy thì 

ngủ cũng không ngại gì!  

   

 46. LẠC ĐƯỜNG TỰ TẠI. 

(Lạc đường là công phu đến thoại đầu). 

Trước đã trừ vọng tưởng, kế lại trừ hôn trầm. Công phu "lạc đường" thân tâm tự tại, 

nếu cảm thấy vui mừng là lầm lớn vậy! Như người mang gánh nặng tính về đến nhà 

mới buông gánh xuống, nhưng ngặt vì thân thể mỏi mệt, sức lực kiệt quệ cần nghỉ 

ngơi, nên ở giữa đường làm nhà, tự cho là thanh cao, thích thú trụ chỗ vui đó. Nhưng 

đây là giữa đường đâu phải là nhà. Muốn đi suốt con đường về nhà đâu thể dừng lại ở 

đây. 

Người tham thiền cũng vậy, ban đầu ở trong trần thế hạ thủ công phu, kế ở trong 

huyễn thân hạ thủ công phu, rồi ở trong phiền não hạ thủ công phu, từ thô đến tế thâm 

tâm trải qua đủ thứ cực khổ, như vậy được đến chỗ trần không, thân tịch, tâm tịnh, ý 

nhàn, nhìn trước không có đường đi, nhìn sau không gì lo âu, gọi là công phu "lạc 

đường" thân tâm tự tại, lầm tưởng là khỗ buông thân an trụ. Phải biết, con đường phía 

trước rất lớn, lớn hơn núi sông, căn nhà thuở xưa rất rộng, rộng hơn hư không. Hãy bỏ 

nhà lá, mau lên nhà xưa. Từ đây cúi đầu đi thẳng, chẳng chút quày đầu ngó lại, từ 

"đầu sào trăm thước" (thoại đầu) tiến lên một bước liền được kiến tánh.  

   

 47. VỌNG TỰ THỪA ĐƯƠNG. 

Công phu của người tu hành đã đến thân tâm tự tại, an thân ở chỗ vui, cho rằng không 

sai lầm. Nếu tiếp tục ở lâu nơi chỗ sai lầm, đương nhiên sẽ nổi lên rất nhiều vọng 

kiến, tự cho "Đại địa chỉ là con mắt của ta", "Hư không trong nắm tay ta", "Cá dưới 

đáy biển thò tay bắt được", "Chim ở trên trời gọi nó liền đến", "Tay Phật cùng tay ta 



 31 

đồng nhau, mặt chó cùng mặt ta chẳng khác", "Nhướng mày là làm phật sự độ người. 

Trợn mắt là hoằng dương pháp chân truyền của Phật, Tổ", "Tằng hắng thì tiếng vang 

khắp mười phương, khiến người nghe ngộ đạo. Nhổ đàm thì tự, tha tánh không, khiến 

người thấy trở về chân", "Lời nói đều là hiển tánh, nín lặng ngay đó truyền tâm". 

Buồn thay! Lý luận sai lầm thật là to lớn, ý vọng thật là u mê, mà không biết hổ thẹn! 

Đâu biết mình cùng với kẻ ăn xin làm bạn, bàn luận về vàng bạc châu báu, một lát 

nữa đây đói khát cũng y như cũ, vẫn phải đi từng nhà xin ăn. Thật rất là ngu mà 

không tự phát giác. Vậy cần phải phấn chấn tinh thần. Hễ còn một chút chưa liễu ngộ 

thì cả thân đều sai lầm, chẳng chết trong hầm thường kiến, cũng rơi vào hố đoạn kiến. 

Hãy mau đem bổn phận công phu ra sức cố gắng đề khởi tham cứu đi, mới có thể đến 

chỗ không còn lo âu.  

   

48. GIỚI LUẬT SAI TRÁI. 

Người dụng công đã thừa đương được tự kỷ, lại có thể ngộ đến người khác, bỗng bị 

người mắt sáng quở là kẻ ăn xin, mắng là thằng ngốc. Đến đây không biết mình phải 

làm sao, hoang mang không biết đường tiến thối. Muốn tiến tới lại trở thành thối lui. 

Muốn thối lui lại sợ trở về quê hương dục vọng, làm cho tiến thối lưỡng nan. Như 

vậy, nghiệp cũ nổi lên thì yêu ghét rõ ràng, tâm dâm hơi động hai má đỏ bừng, phẫn 

nộ bùng dậy toàn thân tím ngắt, tự mình không biết, lại làm cho người khác sợ hãi 

chạy trốn. Phải biết, đã quét tâm trần từ lâu mà tro dâm dục vẫn còn, thường lau chùi 

bụi ý mà sân si chưa sạch, người chân thật cầu đạo đến đây mới biết khi đèn sáng 

chiếu khắp một căn nhà, quay đầu nhìn lại mình, vẫn là người đen tối, mới rõ tâm thô 

dù hàng phục mà vọng vi tế còn ẩn sâu, do đó tâm giới bị tổn thương, rất sanh hổ 

thẹn. Từ đây chuyên tu tế hạnh, không cho mảy may ẩn giấu, tiếp tục dụng công, vùi 

đầu tiến tới. Lại nghĩ “Chẳng nổi tâm nghiệp thì đâu biết được mình quấy”. Cho nên 

nói "Bất đắc ngư phủ dẫn, chẩm đắc kiến ba đào" (Chẳng nhờ ngư ông dẫn, đâu thể 

thấy sóng to).  

   

49. TÂM PHÁP ĐỀU TỊCH. 

Người dụng công phu, trước đã tâm pháp đi đôi, không còn đối đãi. Đường đạo xa 

xôi, từ bước tiến hành, thẳng đến chỗ đường cùng, vắng vẻ, muôn tiếng đều lặng, 

quày đầu chẳng thấy thôn làng, nhìn quanh không biết xứ sở. Ngước lên nhìn trời, trời 

chẳng ở trên. Cúi xuống nhìn đất, đất chẳng ở dưới. Thấy vật như ánh sáng trong mặt 

trăng. Thấy mình như ánh sáng trong mặt trời. Tương tự như thân quang minh ngời 

chỗ quang minh trọn không chỗ thấy cũng không chỗ nghe. Kiến giải như vậy rất dễ 

mê hoặc người. Nên biết, trần hết thì quang minh sanh chẳng phải kỳ lạ, bụi sạch thì 

ánh sáng hiện ấy là việc bình thường. Tâm và pháp toàn ẩn chưa phải chơn liễu ngộ. 

Sao vậy? Tịnh niệm hiện tiền thì tâm tự tịch, cấu trần tạm sạch thì pháp tự quên, chớ 

nên vì chẳng thấy người mà vọng nói là nhân không, chẳng thấy pháp bèn nói là pháp 

mất. Tâm bị tịch làm mê, chỉ nhận cái tịch mà chẳng thấy tâm, chẳng biết tâm vẫn tồn 

tại. Pháp do tịnh mà ẩn, chỉ biết cái tịnh mà quên cái pháp, thực ra pháp đâu có mất. 

Cái đạo tâm pháp đều tịch, chẳng phải là tin tức đến nhà. Người hành đạo cần phải 

mãnh tỉnh, đối với cảnh giới thâm sâu chớ nên có chút lưu luyến. Tham thiền đến chỗ 

không có biệt niệm cần phải tiến thêm một buớc mới là chánh hạnh. Bằng không, lâu 

ngày nhơ cấu bỗng dậy trở tay không kịp.  

   

50. ĐƯỢC CHÚT ÍT CHO LÀ ĐỦ. 

Công phu dụng đến lúc trần hết thì quang minh sanh, bụi sạch thì ánh sáng hiện, day 

mặt khạc nhổ đều là tự kỷ, chắp tay cúi đầu đều là phật sự. Mặc dù mỗi bước đều đi 



 32 

trên đỉnh đầu của tự tánh Phật, mỗi vật đều hiện dưới ánh sáng mặt trời của mình, đến 

chỗ này chẳng muốn tiến tới chính là được chút ít cho là đủ. Đức Thế Tôn quở hàng 

Duyên Giác, Thanh Văn rằng trên chẳng học Phật thừa, dưới chẳng độ chúng sanh, 

tiêu dao ngoài tam giới, tự cho giữa đường là nhà ở, chẳng chịu bỏ Hóa thành để đi 

đến Bảo sở, trụ nơi Niết Bàn Tiểu Thừa, cam làm hạt giống cháy mà chẳng tự phát 

giác. Sao ngu vậy! 

Thử xem: Phật quở La Hán được chút ít cho là đủ, La Hán còn có mười tám thứ thần 

thông, có thể hiện ở hư không, ẩn dưới đất, hiện ở trong nước, ẩn trong lửa, trên đầu 

phun nước, dưới chân phun lửa, cộng chung mười tám thần thông mà còn bị nói là 

"phần ít"! Bị quở trách nặng là trên không có Phật đạo để thành, dưới không có chúng 

sanh để độ, tự hưởng an lạc, chẳng cầu tiến lên, chán các khổ, chẳng nguyện độ chúng 

sanh, cho nên nói “chẳng đủ". 

Huống chi chúng ta còn là phàm phu, thiền tham chưa thông, đạo chưa tiến sâu, dẫu 

cho có nhập chút ít nhưng chưa đến cùng tột lại tự ngưng tu. Vậy được chút ít cho là 

đủ há chẳng hổ thẹn trong hổ thẹn ư? Hãy mau đem cái công của được chút ít đó 

buông xuống đi, cái đạo của chẳng đủ đó hành lại đi, thì sự lớn lao của tiền đồ, sau 

này sẽ tự biết.  

   

5l. KHỞI TÂM DỤNG. 

Đã nhập thiền sâu, tâm pháp đều tịnh, trọn không trở ngại, làm không chỗ làm, muốn 

dụng tâm nữa lại sợ khó tiến bộ. Chẳng nghĩ tâm dụng công tham thiền chính là pháp 

tham thoại đầu. Pháp ấy, do nhiều đến một, do một đến chuyên. Tâm ấy, từ loạn đến 

định, từ định đến thiền. Pháp với tham đều hết, tâm với thiền đều tiêu, còn muốn khởi 

tu nữa, chính là trên đầu lại chồng thêm đầu. Một chữ Dụng từ đâu hạ thủ? 

Như người dụng công hiện nay biết được kẻ nghe tiếng trước mắt, kẻ thấy sắc trước 

mắt, cho là người chân thật bản lai (tự tánh) là sai lầm lớn. Vì một cử một chỉ nếu 

không có niệm thì không thể động, vì có nói mới có nín đều là tác dụng của vọng tâm, 

chẳng phải là vọng tâm không sanh khởi. Ấy là cái kiến chấp của tâm đã thâm sâu. 

Thực ra, bất cứ cử động nào cũng đều từ tâm sanh khởi, nếu chẳng do tâm thì làm sao 

có lý sanh khởi này? Những việc kể trên đều là tương đối, có tương đối đều thuộc về 

kiến chấp, có kiến chấp thì làm sao dụng công? Như thế, một bậc nhân tài rất tốt cam 

làm kẻ lỗ mãng. Cần phải mau đem tất cả những kiến chấp trước kia từ trong xương 

tủy nhổ ra, trừ sạch, diệt hết, rồi lại như người sơ học dụng tâm (giữ nghi tình) cho nó 

(cái biết của bộ óc) chết đi ba mươi năm rồi hãy trở lại gặp ta nói chuyện phật pháp.  

   

52. HỮU TÂM DỤNG. 

Do trước dụng tâm, không có gì để mò nắm, sau thêm tham cứu hình như khó vào 

cửa, cho nên lập chí bắt chước người sơ tham làm lại từ đầu như người mới học. Lúc 

ấy dụng công so với lúc sơ tham khó hơn gấp bội, vì trước kia chưa tham, thân tâm 

thô phù, chỉ là cái cảnh động trước mắt. Nay đã tham lâu năm rồi, tâm pháp đều tịch, 

lại thêm một lớp tịnh cảnh, do đó lúc dụng công phải lưu tâm nơi động tịnh, phòng 

ngừa khi chưa phát sanh. Dù là thượng điện quả đường cũng có tâm tham cứu, mặc áo 

ăn cơm cũng dụng ý kiên trì, đi đường cũng khẩn thiết đề khởi, nói chuyện cũng lưu 

tâm vì sợ bị đánh mất, toan nằm xuống thiền sàng, lấy công phu làm mền, sáng sớm 

thức dậy, lấy nghi tình làm áo, dùng câu thoại đầu rửa mặt, đem câu thoại đầu uống 

trà. Nơi nào cũng có tâm dụng công, ngày nào cũng không có lúc ngưng nghỉ. Ngày 

kia đập vỡ khối nghi, chẳng những chẳng tham đắm tiểu ngộ mà đại ngộ cũng chẳng 

chịu trụ. Người hữu tâm dụng cần phải có tâm này.  



 33 

   

53. TÁN TÂM DỤNG. 

Tán tâm dụng này chẳng phải là tâm tán loạn của người sơ tham dụng. Người tu hành 

cần phải kỹ lưỡng. Tuy sơ tham với lão tham có khác mà tán loạn vốn đồng, chỉ khác 

ở chỗ khéo dụng hay chẳng khéo dụng mà thôi. 

Sơ tham dụng công, dụng thì có tâm dụng, tán thì không có tâm dụng. Tâm dụng đã 

không thì công phu làm sao có được, đây gọi là sơ tham. Công phu lão tham, dụng 

chẳng phải không, nhưng tán cũng vẫn có. Tán tâm đã có thì hữu tâm có thêm, đây 

gọi là lão tham. 

Xét kỹ tán tâm chẳng ra ngoài hai thứ : 

l. Tâm nghiệp thức thuần thục. 

2. Tâm công phu thuần thục. 

Tâm nghiệp thức thuần thục là tâm tán ở nơi nghiệp thức. Tâm công phu thuần thục là 

tâm tán ở trên công phu. Tâm tán ở nơi nghiệp thức thì tâm ấy khó thu nhiếp. Tâm tán 

ở trên công phu thì tâm ấy dễ thu nhiếp. Đem câu thoại đầu, một miệng cắn chặt, một 

chân đè cứng, một tay nắm đứng, nhất tâm ghi nhớ, muôn ngàn sai khác đồng thời 

tiêu hết, muôn ngàn nhánh lá quét một chổi hoàn toàn sạch trơn. Quý ở chỗ tham cứu 

thâm sâu chứ không tham luyến công phu đắc lực, một phen ló đầu ra (ngộ) thì hiện 

bậc đại nhân (tự tánh).  

   

54. NẮM GIỮ DỤNG. 

Dụng công từ tán tâm đến nhất tâm, bỗng từ nhất tâm đổi ra tán loạn, vì không nắm 

giữ được. 

Như người nuôi rắn, ban ngày đem đồ ăn cho nó ăn, ban đêm đem giường cho nó 

nằm, muốn cho nó tạm ở yên một chỗ cũng chẳng được. Vì rắn sẵn có tánh động, 

chẳng động chẳng được. Khi đi thì cùng tánh đi, khi ở thì cùng tánh ở, khi ngồi thì 

cùng tánh ngồi, khi nằm thì cùng tánh nằm, dẫu đánh chết vẫn e khó làm cho không 

động được. Cần phải bắt lại, nắm giữ nó thật chặt mới miễn cưỡng ngưng lại được, dù 

cho qua lại ra vào cũng chẳng rời chỗ nắm. Cái dụ nắm giữ này, với cái nắm giữ dụng 

công cũng giống như vậy. 

Phải biết, tâm của dụng công còn độc hơn nọc rắn, nó có thể hại người xuống địa 

ngục, có thể hại người thành Phật, Tổ, có thể hại người trồng gốc phàm, có thể hại 

người gieo giống Thánh, có thể hại người liễu sanh tử, có thể hại người chứng Niết 

Bàn (xem lược giải). Cái hại của rắn rất lớn, cái độc của rắn rất sâu, nay đã bị ta nắm 

chặt trong tay, thề rằng “Mi sống ta sống, mi chết ta chết, chẳng phải mi độc làm chết 

ta, mà là ta nắm chết mi". Một mai rắn chết, người mất, mới biết kẻ nắm giữ vốn là 

cái này (tự tánh). Hê! Chớ nên nhận lầm! 

Lược giải: Phật, Tổ là đối vớ chúng sanh, Thánh là đối với phàm, Niết Bàn và đối với 

sanh tử, đều là tương đối, tương đối là nhị, ấy là nghịch với tự tánh vốn bất nhị cho 

nên nói bị hại.  

   

55. ĐẮC LỰC DỤNG. 

Được nắm giữ dụng, đi đứng ngồi nằm ngày đêm không có gián đoạn. Dù biết câu 

thoại đầu công phu sâu nhưng chẳng biết hết được sự thọ dụng và chẳng biết đắc lực 

hay không? Công phu như thế nào, nay cần phải xét kỹ xem! 



 34 

Như thân ngồi ngay thẳng, nghi tình tự khởi, vọng tưởng chẳng thể đến gần, hôn trầm 

cũng tránh xa, đây là công phu đắc lực. Lúc đi hương, trong tâm nghi tình dù chẳng 

thân thiết song chánh niệm vẫn còn, nghi tình niệm niệm chẳng gián đoạn, là đắc lực. 

Lúc cùng người nói chuyện, trước động cái niệm dụng công, sau mới động cái niệm 

nhân sự, là đắc lực. Lúc ăn cơm, niệm của công phu ở trước, niệm của cầm bát ở sau, 

là đắc lực. Lúc ngủ, trước tiên biết có công phu, chẳng biết có mùng mền, là đắc lực. 

Làm mọi việc, biết được cái niệm công phu ở trước, cái niệm làm việc ở sau, dù như 

thế cũng chỉ là đắc lực được một nửa. Nếu người thật đắc lực thì động tịnh, nhàn vội, 

thức ngủ, nói nín đều có công phu, cùng với việc làm không trái, cũng không có trước 

sau, cũng không uổng phí một chút thời giờ, đây là bằng chứng vững chắc của công 

phu đắc lực. 

Người chẳng đắc lực, ban đầu nghi tình được miên mật, bỗng nghe tiếng động hoặc 

nói chuyện với người liền bị âm thanh và người lôi kéo đi mất, mất rồi không biết đã 

qua bao lâu quày đầu tự hỏi “Công phu miên mật ở chỗ đắc lực dụng, rốt cuộc bị 

ngoại cảnh lôi đi". Xét kỹ như thế mới biết là chẳng đắc lực. Câu thoại đầu vừa đề 

lên, ngay đó chẳng nghe tiếng, chẳng thấy sắc, bỗng gặp gỡ người quen, chỉ biết nói 

chuyện nhà, chẳng còn nhớ đến công phu. 

Buồn thay! Người dụng công nên lấy chỗ đắc lực làm pháp thực hành mới được.  

   

56. PHÓNG TÂM DỤNG. 

Công phu dù có đắc lực, song chưa dám buông tay đi thẳng. Sao vậy? Như công phu 

thân thiết, khi làm việc sinh sống, một mặt lưu tâm công phu, một mặt lưu tâm làm 

việc. Nếu việc làm chẳng tốt sợ bị quở trách hoặc đánh hét, trong tâm bất an. Cho nên 

tạm buông công phu trong giờ khắc làm việc, đợi việc làm xong mới đề lại công phu, 

há chẳng lợi ích cả hai ư! Nếu người thật nghĩ đến liễu thoát sanh tử thì chẳng phải 

như vậy. Vì sao? Chúng ta vì liễu sanh tử mà tham thiền, chứ chẳng phải vì làm việc 

mà tham thiền. Sanh tử chẳng liễu thoát thì bị sanh tử làm chướng, khi đang dụng 

công tùy thuận sanh tử luân hồi chẳng có kỳ hạn. 

Nay cần phải lập thệ “Quyết thống thiết dụng tâm, không chút ỷ lại, thân thân thiết 

thiết, miên miên mật mật, gặp lúc làm việc, công phu càng thêm mật thiết. Dẫu cho 

việc làm không tốt, bị đánh bị mắng thì được, buông công phu thì không được. Ngày 

đêm tinh tấn, thề chẳng thay đổi, đem tâm đặt ở trên công phu mà dụng. Thân đến chỗ 

nào thì dụng cũng theo đến chỗ đó. Khi động, tịnh, nhàn, vội thì ở trong động, tịnh, 

nhàn, vội dụng công phu. Khi thấy sắc, nghe tiếng thì ở trong thấy sắc, nghe tiếng 

dụng công phu. Khi nói chuyện, ăn cơm thì ở trong nói chuyện, ăn cơm dụng công 

phu. Đây gọi là phóng tâm dụng.  

   

 57. THÂN THIẾT DỤNG. 

Nhân vì trước dụng công nắm giữ đắc lực, dù có thể phóng tâm dụng, song còn chưa 

tránh khỏi gặp đâu thì chướng ngại đó. Cái tâm của dụng tâm duyên theo một tướng, 

dù chẳng bị lôi mất, nhưng có thể bị tướng ấy kích động hoặc làm ngăn cách, đâu 

bằng tịnh cũng như vậy, động cũng như vậy, sắc cũng như vậy, không cũng như vậy. 

Dầu cho sự vật lớn cũng chẳng thể ngăn cách, nhân sự quen cũng chẳng thể ngăn 

cách, tiếng của âm thanh, động của tâm, biến đổi, sống chết của thân, cho đến thức 

ngủ, khen chê đều chẳng thể ngăn cách, luôn cả cái chẳng thể ngăn cách cũng chẳng 

ngăn cách, chính cái ngăn cách ấy cũng chẳng thể ngăn cách. 



 35 

Thế giới, thân, tâm, còn mất, mộng mị đều chẳng ngăn cách gọi là Thân, chân thật 

làm được gọi là Thiết. Hai chữ Thân Thiết, người chưa liễu ngộ nên theo đó thực 

hành, còn người dụng công đã đến cùng tột thì phải diệt trừ cho sạch. Sao vậy? Phải 

biết, người hành đạo nếu công phu cạn mà thường quên, ấy là chưa hành đến chỗ sâu, 

thì phải nhờ hai chữ này để hạ thủ công phu mới dễ nhập đạo. Nếu công phu đã đến 

thoại đầu thì thân thiết hay không thân thiết đều không màng đến mới có thể đi đến 

kiến tánh. Việc này trong quá trình dụng công cần phải lưu ý.  

   

58. GIÁN ĐOẠN DỤNG. 

Công phu dù rất thân thiết, song cũng có lúc gián đoạn mà chẳng tự biết. Vì sao? 

Chính ngay lúc dụng tâm biết được thanh tịnh tự tại, hoặc biết được rỗng rang an 

nhàn, hoặc biết nghi tình đắc lực hay chẳng đắc lực, biết chỗ đắc lực là chỗ nào, chỗ 

chẳng đắc lực là chỗ nào, cũng gọi là gián đoạn. Ngay trên câu thoại đầu tham cứu, 

biết tham đến chỗ tịnh, tham đến chỗ sáng sủa hoặc tham hiện ra tướng Phật, bảo 

tháp, núi sông, đất đai, nam nữ, già trẻ, mình người, tất cả đều gọi là gián đoạn. 

Sự gián đoạn trên khác hẳn với công phu của người sơ tham. Người sơ tham, đề thì có 

tham, quên thì hoàn toàn quên, chẳng biết quên ở chỗ nào. 

Còn người lão tham, có lúc trong miệng nói chuyện, tâm biết tham thiền, có lúc tâm 

đang tham thiền, miệng biết nói chuyện. Hoặc thân làm việc, công phu vẫn còn, hoặc 

lúc dụng công, thân vẫn làm việc. Hoặc công phu với làm việc đều quên, hoặc công 

phu với làm việc đồng làm. Hoặc lúc ngủ, công phu thân thiết chẳng biết là mộng, đến 

khi thức giấc mới biết. Hoặc lúc mộng, trước thấy việc khác, sau thấy dụng công phu, 

do thiền mà tỉnh. Hoặc đang ngủ không công phu, không mộng tưởng giống như ban 

ngày. Ấy đều là sự gián đoạn của người lão tham. 

Người tham thiền phải khéo tự dụng tâm mới được.  

   

59. THÔ TÂM DỤNG. 

Tâm có định loạn, thiền có đắc thất, sự gián đoạn đều do thô tâm này gây ra. 

Thô tâm là gì? Như gói nhiều đậu nành trong bao, dù để ở đâu, bên trong ắt cũng lỏng 

lẻo, hễ mở bao ra thì đổ vãi đầy đất. Nếu đem bao đậu ngâm nước, đậu nẩy mầm nở ra 

thì làm bao bị bể. Dụ như thô tâm duyên cảnh, tâm cảnh đồng thô, dù thu lại thành 

một khối, cũng chưa quên các thức. Hơi có chút giãi đãi thì thân tâm tán loạn, nghi 

tình tiêu mất, tâm thiền cũng tan. 

Nếu đem đậu trong bao xay nát hòa với nước nhồi thành một khối, ắt từ bên trong bỏ 

được đậu, bên ngoài diệt được mầm, chẳng còn sanh ra đậu nữa. Cũng như vậy, các 

vọng lăng xăng thu về một niệm, ngay ở trên niệm ấy, dùng sức của câu thoại đầu 

tham cứu quét sạch hết trần lao, cặn cáu chẳng còn, tham thành một khối, ắt từ bên 

trong khử vọng, bên ngoài khử trần, tự chẳng phát sanh thô tâm vậy.  

   

60. MIÊN MẬT DỤNG. 

Công phu gián đoạn ở trước rõ ràng là do thô tâm làm thành. Đã nói là thô tâm thì cần 

phải tiến thêm một bước nữa. Công phu miên mật, miên như sợi tơ, mật như vải bố. 

Do một sợi tơ mà thành miên, từ một đường chỉ mà thành mật. Công phu do một pháp 

mà thành phiến, từ một niệm mà thành khối. 

Cũng như đem tơ dệt thành vải bố, sợi dệt dày (miên) chẳng thông gió tức là xuất thế 

vô lậu, như vải bố dệt kín (mật) chẳng lọt mưa tức là thế giới vô lậu. Nếu tham được 



 36 

đến chỗ pháp thế gian và pháp xuất thế gian cùng câu thoại đầu đồng một pháp, tâm 

thế gian và tâm xuất thế gian cùng câu thoại đầu đồng một tâm, là cái đạo miên mật 

sâu vậy. 

Người làm được công phu miên mật thì quy củ thuần thục, oai nghi nghiêm túc, cử 

chỉ đoan chánh, ngữ ngôn giản thiểu, người đời đều tôn là Thượng Tọa. 

Xin gửi lời nói với người tham thiền rằng: Chớ nghi tham thiền có nhiều chỗ khó, chỗ 

vi tế của tham thiền làm cho người ta sợ thế này thế nọ. Than ôi! Nếu có thể như con 

tằm nhả tơ, bắt đầu từ một sợi cho đến cuối cùng làm thành một kén, khoảng giữa 

không có gián đoạn, đó là công phu miên mật rõ ràng. Bằng không, há người chẳng 

bằng vật ư!  

   

6l. CHẲNG GIÁN ĐOẠN DỤNG. 

Gián đoạn đều là thô tâm. Do miên mật mà thành chẳng gián đoạn. Đó là quá trình 

dụng công. 

Công phu dụng đến chỗ ngoài không có trần cảnh để quên, trong không có thân tâm 

để giữ. Một câu thoại đầu quên ngày tháng, tuyệt sớm chiều. Từ công phu mà ngủ, từ 

công phu mà dậy, mộng cũng từ công phu mà thức tỉnh, đây gọi là chẳng gián đoạn. 

Người công phu đến chỗ chẳng gián đoạn thì Long Thiên chẳng thấy thân họ, Quỷ 

Thần chẳng thấy tướng họ. Họ không nghe như người điếc, không thấy như người 

mù, nghe tiếng mắng mà chẳng biết duyên cớ, bị đánh đập mà chẳng biết đau đớn. 

Thoại đầu làm cho giận hờn chạy mất, nghi tình làm cho yêu ghét trốn mất. Bất cứ cái 

gì hiện trước mắt đều chẳng màng đến. Dù Phật cùng ngồi với họ, họ cũng quên đó là 

Phật. Phật ma đều chém, phàm thánh đều hất bỏ. Người đầu đồng trán sắt thấy được 

thì đầu trán cũng bị vỡ, người ba đầu sáu tai nghe được thì tâm ý cũng thành tro. Công 

phu chẳng gián đoạn thật có sự thần diệu như thế.  

 

62. TẾ TÂN DỤNG. 

Công phu chẳng gián đoạn, đầu tiên thần diệu, kế đó toàn chân, dù nói phi phàm song 

vẫn còn nhiều thô. 

Nay nói tế tâm dụng, tất cả pháp dụng tâm trước kia như ném đại địa ra ngoài hư 

không, như một chổi quét sách bụi bậm khắp thế giới. Ngước lên chẳng thấy hư 

không, cúi xuống chẳng thấy đại địa. Công phu của tế tâm có sức như thế, người mộ 

đạo sao chẳng làm thử! 

Người sơ tham thường khi có thô niệm chưa dừng, lúc ấy đối với công phu tế tâm, 

miễn cưỡng dụng lưu tâm tế, hữu tâm tế, đè nén tế, tạo tác tế. Các tế dụng này đều do 

toàn thô làm thành. Do thô mà thành thì chẳng phải tế, là chọi với cái chân tế. 

Cái tế của người lão tham thì quên thô quên tế, tế đó lại thêm tế. 

Mặc dù nói tế mà chẳng gọi là chân tế, vì chân tế tức là vô tế vậy. Người xưa nói 

“Một niệm bất giác sanh tam tế, cảnh giới làm duyên sanh lục thô" là nghĩa này vậy. 

Cũng như đem đại địa chia làm bốn phần, bỏ ba phần còn lại một phần, rồi lại chia 

phần này làm bốn, bỏ ba phần còn lại một, cứ thế tiếp tục chia mãi cho đến thành lân-

hư-trần, các trần kia thảy đều bỏ hết. Lân-hư-trần này tức là tế tâm vậy. Cái tế của tế 

tâm đâu thể tỷ dụ, chỉ khi công phu dụng đến chỗ này mới biết lời tôi chẳng sai.  

   

63. LÌA PHÁP DỤNG. 



 37 

Trước dụng công phu tế tâm còn có một lân-hư-trần, đến đây phải lìa nó, cho nên gọi 

là lìa pháp dụng. Pháp này tức là pháp tham thoại đầu, tại sao phải lìa nó? Vì tâm tức 

là pháp, pháp tức là tâm. Ban đầu thì tâm pháp khó được nhất như, kế thì tâm pháp 

được nhất như. Nay tâm pháp chẳng được nhất như, là vì câu thoại đầu còn lạ. Ra sức 

tham cứu, từ lạ thành quen, cứ đi thẳng đến chỗ cùng tột cội nguồn, đường về quê cũ 

sẽ chẳng còn xa. Do đây, dụng pháp của tự tâm, chẳng dụng pháp khác. Nói lìa pháp 

là lìa cái pháp ở ngoài câu thoại đầu (lân-hư-trần), chứ chẳng phải lìa câu thoại đầu. 

Như tự mình không có tiền, phải mượn tiền người khác dùng, tự mình đã có tiền, phải 

dùng tiền của mình. Cho nên lìa pháp bên ngoài, dùng pháp tự tâm (pháp thoại đầu), 

chứ chẳng phải lìa pháp mà không có pháp để dùng. Đến đây dù pháp quên mà người 

chưa quên. Pháp tức là thiền tham, người tức là tâm tham. Chẳng nhờ pháp tham cứu, 

chỉ dùng tâm tham cứu. Tham thẳng chẳng ngừng, chẳng chút tạm trụ. Khi ấy, Diêm 

La thấy liền chắp tay, Quỷ Thần thấy bèn quy y. Ngàn Thánh muôn Hiền đều đi 

đường này mà thành tựu. Công năng của quên pháp làm kinh hãi trời đất, ai chẳng 

hâm mộ!  

    

64. VÔ TÂM DỤNG. 

Người xưa nói “Hữu tâm dụng đến chỗ vô tâm, vô tâm còn cách một lớp rào". Trước 

lúc vô tâm thì mưa gió sấm chớp đều ở trong hư không. Sau khi vô tâm thì gạch ngói 

sỏi đá đều quy về đại địa, đây gọi là chân vô tâm. 

Nói vô tâm, chẳng phải không có tự tâm, cũng chẳng phải không có đạo tâm, chỉ là 

không có tâm muốn thành Phật làm Tổ, không có tâm muốn minh tâm kiến tánh, 

không có tâm thế gian, xuất thế gian, không có tâm yêu ghét lấy bỏ, không có tâm thế 

pháp, Phật pháp, không có tâm hữu vi, vô tri, không có hai tâm, không có một tâm, 

tức là chỉ cái vô tâm dụng này, cũng là chỗ Thiền Tông nói "lìa tâm ý thức tham" vậy. 

Cái công của vô tâm có trước khi Phật chưa thành, trước khi chúng sanh chưa sanh. 

Đạo vô tâm này là pháp Thiền trực tiếp truyền từ Phật Thích Ca, có thể khiến cho 

người gỗ nhảy múa, hổ đá nuốt dê, ẩn thân trong bầy trâu đất, cướp thức ăn trong 

động rắn sắt. Dẫu cho muôn Tổ đồng thanh ngợi khen đạo nhân vô tâm này, mà ngàn 

Phật ra đời cũng khó thấy được.  

   

65. CHÂN TÂM DỤNG. 

Chân tâm cùng với giả tâm đều đồng một dụng. Tối sơ (ban đầu) dụng công đến tối 

hậu (cuối cùng) dụng công không có một chút thay đổi. Nên cái pháp sơ hậu đồng 

nhau, cái tâm sơ hậu chẳng khác, cái dụng sơ hậu cũng vậy. Như người đi đường vạn 

dặm, bước đầu tiên lên đường và bước cuối cùng đến nhà đều dùng chân đi, chẳng 

dùng cái khác, thế nên nói sơ hậu đồng nhau. Chẳng qua người căn khí lớn thì một 

bước đến nhà, dọc đường không bị trở ngại, niệm trước có thể nói là phàm phu, niệm 

sau có thể nói là bậc thánh. Sự sai biệt của thánh phàm chỉ cách một niệm, đâu nhọc 

đi xa, đây là thượng căn. 

Người căn hơi cạn, sức tin nếu mạnh, tối sơ ôm chặt một câu thoại đầu dù chết chẳng 

buông, cho đến chỗ tối hậu dụng tâm, dọc đường bị chướng ngại đều không màng 

đến, đây là trung căn. 

Người căn nhỏ hơn nữa, đầu tiên từ trên câu thoại đầu dụng tâm, gặp việc bị trở ngại, 

cử chỉ trái phạm, biến đổi như gió mây, thay đổi như trời tạnh chuyển mưa, lúc tiến 

lúc thoái, mất hết ngày giờ. Dù cho ra sức tiến tới, sau cùng đến chỗ đầu sào trăm 



 38 

thước còn dễ, tiến thêm một bước nữa thì khó. Người tử thủ chỗ này xưa nay rất 

nhiều. 

Chân nghi, nghi là nhân của ngộ, ngộ là quả của nghi. Nhân tiểu nghi khai quả tiểu 

ngộ. Nhân đại nghi khai quả đại ngộ. Nhân chân nghi khai quả chánh ngộ. Nhân 

chẳng nghi cảm quả chẳng ngộ. Người phát chân nghi, lúc nghi giống như đi ngồi bất 

an, không ăn mà quên đói, không tỉnh mà quên ngủ, ngoài như ngu ngốc, trong như 

người si. Lúc thời tiết đến (đại ngộ), kinh thiên động địa, cùng Phật, Tổ sánh vai, 

cùng chúng sanh bình đẳng, há chẳng vui ư!  

   

66. CHUYỂN THÂN DỤNG. 

Như từ đất bằng đi lên núi cao, ngay lúc động chân, bùn đất dính giày, thân thể nhơ 

nhớp. Người sức tin đầy đủ chẳng màng đến thân. Người sức tin hơi yếu rửa sạch rồi 

mới đi. Lúc đi đường qua hầm qua hố, bị gai gốc, sỏi đá ngăn trở giữa đường, cất 

bước khó khăn. Đói khát bức ngặt, cô độc không có bạn bè, trông xa núi cao chót vót 

mà khiếp đảm chân run. Sức đi đường bằng không nhiều, tâm muốn lên cao lại yếu. 

Đi lâu ngày đến chân núi, bị cọp sói rắn beo đón đường làm cho kinh sợ. Bước từng 

bước một, tay chẳng thể buông, chân lại bước nhanh, có người ở giữa đường dừng 

nghỉ, có người đi thẳng lên trên, hễ gặp tảng đá chặn đường, đường đi chật hẹp, hễ tay 

buông thì thân lăn xuống đất bằng. Than ôi! Đau đớn thay! Trở lại y như cũ, uổng 

chịu cực khổ mà không tiến được bước nào. Nghĩ đến mà chẳng đau lòng ư! Dù là 

bước lại dấu cũ cũng rất khó vậy. 

Nếu có thể một phen dũng mãnh lên núi thẳng đến chót đảnh, nhìn ra bốn phương 

không có đường đi, đây gọi là: 

Người ngồi tại đầu sào trăm thước, 

Mặc dù được nhập chưa phải chân. 

Tự nghĩ: Ở lại lâu thì không thể được, ẩn giấu thân cũng không có chỗ, tiến thêm một 

bước nữa, ngay đó thừa đương, đây gọi là: 

Đầu sào trăm thước tiến bước nữa, 

Mười phương thế giới hiện toàn thân. 

Lại như mang thai đủ tháng, đến lúc lâm bồn, ồ lên một tiếng (ngộ) như thùng sơn 

lủng đáy. Lỗ mũi trước khi chưa sanh cùng diện mục sau khi đã sanh cách nhau chẳng 

xa. Ngay đây chuyển thân rồi, rất cần lưu ý. Khi chưa chuyển thân là phàm phu, đã 

chuyển thân rồi thành bậc thánh. Dẫu cho đổi phàm thành thánh nhưng vốn là chính 

mình, chẳng phải người khác. 

Hê! Trên đầu còn thiếu ba mươi gậy!  

   

67. ĐỔNG THỂ ĐẠI BI. 

Trước khi chưa ngộ cùng là phàm phu mà không biết, sau khi đã ngộ mới biết là 

chúng sanh. Như Đức Thế Tôn thấy sao mai mọc ngộ đạo, ba lần than rằng “Lạ thay! 

Tất cả chúng sanh đều có trí huệ đức tướng Như Lai, đều do vọng tường chấp trước 

mà chẳng thể chứng đắc"! Rồi Ngài tuân theo nguyên tắc độ sanh của chư Phật quá 

khứ, việc mình đã xong, lấy hoằng pháp lợi sanh làm sự nghiệp. 

Ngoài ra không có việc ước mong hàng Bố Tát từ Sơ địa đến Thập địa quét sạch vô 

minh, người trong quả La Hán mau hết tập khí, các vị Thiên Vương bỏ thú vui mà cầu 

ngộ đạo, các loài Tu La bỏ sân hận mà phát thiện tâm. Xin thỉnh tứ Thánh, chư Thiên, 



 39 

Bát bộ hải chúng, tôi cùng nọi người đồng chung một thể phát tâm đại bi cứu khổ 

chúng sanh gấp chớ để huỡn. 

Lại xin đồng học đại nguyện của chư Phật, hư-không-giới-tận, chúng-sanh-giới 

không, tâm độ chúng sanh của tôi không có cùng tận. Nếu còn một chúng sanh chưa 

thành Phật, bi nguyện này của tôi bằng số chúng sanh chưa thành sanh vô biên, 

nguyện của tôi vô biên. Dù thường đi trong lục đạo, qua lại trong bốn loài, một ngày 

còn chúng sanh là một ngày còn nguyện của tôi. Xin thỉnh mười phương đại đức sao 

không vui lòng lái thuyền đại nguyện, cùng dạo biển chúng sanh, há chẳng vui ư!  

   

68. THAY CHÚNG SANH CHỊU KHỒ. 

Kinh Phạm võng nói “Tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta". Đâu 

chẳng lo hiếu dưỡng, phải nên thay thế chịu khổ. Đã là cha mẹ, sao lại gọi là chúng 

sanh. 

Phải biết, hai chữ "chúng sanh" là đương nhiên để cho Phật, Bồ Tát gọi. Chúng ta gọi 

"chúng sanh" dường như chẳng cung kính, vì chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ là 

chư Phật vị lai. Từ nay, về sau, có ngưới đánh ta là cha mẹ quá khứ đánh ta, có người 

mắng ta là chư Phật vị lai mắng ta. Ta thấy người gánh không nổi cái gánh nặng, ta 

mau đến gánh giúp. Thấy người đẩy xe không nổi, ta mau đến đẩy giúp. Thấy người 

giết heo de gà chó, ta khuyên người sát sanh hãy dừng tay. Nếu họ chẳng, dừng ta có 

tiền thì chuộc con vật, nếu không tiền thì khuyên họ. Khuyên chẳng được thì dùng 

tâm cung kính quy y cho con vật, tìm mọi phương tiện để cứu độ. Thấy người té 

xuống sông, mau đem thuyền bè cứu vớt. thấy người gặp tai nạn mau đem tiền giúp 

đỡ. Thấy trâu ngựa heo dê, lấy bi tâm truyền giới quy y cho chúng. Thấy con trùng 

con kiến, mau dùng tâm thống thiết quy y cho chúng. Thấy người phỉ báng Tam Bảo 

thì dùng lời lành an ủi họ. Thấy người khinh khi Tăng Ni, liền hết sức khuyên giải họ. 

Lại phát đại nguyện thay người địa ngục để họ thoát khổ sanh lên trời, người, thay thế 

ngạ quỷ để chúng hết đói được no, thay thế mọi người chịu khổ để họ được vui. Đây 

gọi là thay thế chúng sanh chịu khổ.  

   

69. ĐẠI TỪ TẠO VUI. 

Phải biết một người dù có làm hết sức mình cũng chẳng dễ gì thực hiện được sự an 

vui trọn vẹn cho loài người. Sao vậy? Vì gốc của sự an vui chẳng ra ngoài hai con 

đường đạo và đức. Ngoài đạo đức thì không có biện pháp nào khác. Đạo là lìa sự 

chống trái của đời. Đức là cảm được người sùng kính tin cậy. Người đủ đạo đức thì 

đối với người đời bất cứ lúc nào tâm cũng vô trụ (không bị dính mắc), nên gặp gì cũng 

vui. 

Lại nữa, nghèo lấy tiền của làm vui, bệnh lấy mạnh làm vui, không có con lấy sanh 

con làm vui, đắm chìm lấy ra khỏi nước làm vui, bị tù đày lấy ra khỏi ngục làm vui, 

đói khát lấy no nê làm vui, xuất gia lấy ngộ đạo làm vui, khổ lấy hết khổ làm vui. Đây 

là nhu cầu của con người ở thế gian, thật chẳng dễ gì có được cái vui lớn! 

Nếu người được chí chân thường lạc, đối với tất cả người thế gian khiến cho bỏ ác 

làm thiện, tránh sự xảo trá giết hại, cứu giúp kẻ bệnh nghèo, cúng dường Tam Bảo.... 

Đây là khéo tạo vui cho người vậy.  

   

70. XÓT THƯƠNG CHÚNG KHỒ. 

Bậc La Hán và Bồ Tát từ sơ địa đến thập địa còn có cái khổ của sanh tử biến dịch, tất 

cả Chư Thiên có cái khổ của năm tướng suy, A Tu La có cái khổ của giận hờn tranh 



 40 

đấu, người khắp thế gian có cái khổ của sanh già bệnh chết, địa ngục có cái khổ của 

thiêu đốt, ngạ quỷ có cái khổ của đói khát, súc sanh có cái khổ của ăn nuốt lẫn nhau. 

Cái khổ của chín giới lớn nhỏ bất đồng. Sai biệt của một niệm đưa đến sự thăng trầm 

riêng khác. 

Ở đây chỉ những điều người ta có thể thấy nghe trong loài người và loài súc sanh. 

Giàu có cái khổ sợ nghèo, nghèo có cái khổ muốn giàu, đi học có cái khổ khó tiến 

thân, làm ruộng có cái khổ thất mùa, buôn bán có cái khổ bán ế, làm thợ có cái khổ 

thất nghiệp. Lại, thú rừng có cái khổ bị bắt, gia súc có cái khổ bị vô nồi nước sôi, loài 

chim bay có cái khổ bị giăng lưới, loài dưới nước có cái khổ ăn nuốt lẫn nhau. Ta 

nghĩ chúng khổ, ai có thể làm chúng thoát khổ, lòng đau xót rơi lệ dầm dề! 

Muốn làm cho tất cả thoát khỏi khổ, trước hết cần phải trị tận gốc. Pháp trị tận gốc là 

khuyến thỉnh chư Thượng-thiện-nhân tu pháp xuất thế gian, chứng quả xuất thế rồi 

dạy loài người cùng loài chẳng phải người (phi nhân) vượt ra thế gian, đây là thiện 

pháp tối thượng. Pháp trị ngọn là người có trách nhiệm độ chúng sanh, mắt thấy cái 

khổ nào cũng hết lòng tìm cách cứu giúp, tai nghe đến cái nạn nào cũng liều mình 

thay thế cho người được thoát. Khuyên mọi người kính tin Tam Bảo, sau khi quy y 

trồng nhân xuất thế. Thấy tất cả sinh linh, đem pháp âm của Tam Bảo rót vào tai 

khiến cho chúng được nghe thì nhân xuất thế cũng trồng sâu dần. Đây là tận cùng đạo 

cứu khổ vậy!  

   

71. HỌC HẠNH BỔ TÁT. 

Ở địa vị phàm phu cứ lấy tham lam không chán cho là khoái, chẳng lấy "biết đủ" để 

làm vui. Tham lam là tổn người lợi mình, khoét thịt người để bồi bổ mình, chẳng 

màng đến ngưởi nghèo, chỉ lo ta giàu, cho đến tổn thương mạng người để nuôi dưỡng 

mạng mình. Do nhấn ác này, mình người trả báo lẫn nhau. Nếu suy rộng ra, một xứ 

như thế, một nước như thế, cho đến phổ biến khắp nơi, khi nhân quả chín mùi, bỗng 

nổi một niệm hung ác tạo ra tai biến lớn lao, đây là do nhiều đời nhiều kiếp tạo nhân 

mà thành. Muốn tránh khỏi tai kiếp lớn trước hết phải bỏ tham lam. Cái hành vi tham 

lam đều do tâm niệm con người phát khởi. Muốn biến tai kiếp thành an vui phải học 

gương đức Phật ở trong nhân địa, lúc hành đạo Bồ Tát đối với loài người đã xả bỏ đầu 

mắt não tủy, mặt mũi lưỡi răng để cứu người tai ách. Những tròng con mắt Phật xả 

bỏ, trải khắp đất của tam thiên đại thiên thế giới đến nỗi chẳng còn chỗ trống để cắm 

mũi kim. 

Đối với loài chim bay, Ngài đã cắt thịt cho chim ưng ăn. Đối với loài thú chạy, Ngài 

đã xả thân cho cọp đói. Có một đời vì thương loài côn trùng, Ngài biến thành một con 

ếch để cho bầy kiến bao vây ăn thịt. Lúc ấy, có một con quạ vội quắp con ếch bỏ 

xuống nước. Con ếch không chịu và nói “Thà tôi chết để cho lũ kiến no. Tôi nếu 

xuống nước, cả bầy kiến đều chết". Đó là ngài ở trong loài sống dưới nước hành đạo 

Bồ Tát. Con quạ lúc đó là tiền thân của ngài A Nan. Bầy kiến là tiền thân của chúng 

La Hán. Con ếch là tiền thân của đức Phật. 

Ước mong người học Phật đều ra tay xung phong tiến tới học hạnh Bồ Tát độ các hữu 

tình. Nếu có thể làm đến hai ngàn Bồ Tát để độ một ngàn chúng sanh thì có gì là khó!  

   

72. BỐ THÍ. 

Bố thí là một hạnh trong lục độ. Muốn hành đạo Bồ Tát độ tất cả chúng sanh, trước 

hết phải độ bằng cách bố thí. 



 41 

Phải biết, tâm bệnh của chúng sanh, dù là Phật sống hiện ra ở trước chúng sanh, nếu 

chúng sanh ấy vô duyên cũng chẳng muốn gặp Phật, dù Phật hiện các thần thông 

trước chúng sanh, chúng sanh cũng không muốn tin Phật. Sao vậy? Vì họ tưởng rằng 

đối với gia đình họ vô ích, đối với bản thân họ cũng vô ích. Dẫu cho tướng hảo, thần 

thông của Phật mà gặp chúng sanh vô duyên, họ cũng khó sanh lòng kính tin nên bỏ 

qua chẳng màng đến. Người hành đạo Bồ Tát đối với kẻ vô duyên thì gieo duyên cho 

họ, họ không tiền thì cho tiền, họ không vật thì cho vật, họ không áo thì cho áo, họ 

không có ăn thì cho ăn. Các chúng sanh ấy nhớ đến cái ân đức cứu giúp, chẳng những 

đời này không quên mà đời đời kiếp kiếp cũng khó quên. Thế nên muốn độ chúng 

sanh cần phải hành bố thí để gieo duyên. 

Người hành đạo Bồ Tát phải dùng Vô Tận Thí: 

Như có người hận ta thì bố thí hoan hỷ. Có người phỉ báng ta thì bố thí vui vẻ. Có 

người trộm cắp của ta thì bố thí tiền của. Có người hại ta thì bố thí thân mạng. Có 

người đánh mắng ta thì bố thí nhẫn nhục. Thấy người không áo liền cởi áo trên thân 

mình để bố thí. Thấy người đói liền đem phần cơm mình cho ăn. Thấy người không 

tiền xe liền đem tiền giúp đỡ. Thấy người đánh nhau bèn vội khuyên can. Thấy cha 

đánh con liền dùng lời khéo an ủi. Thấy con ngỗ nghịch với cha liền ngăn trở. Thấy 

mẹ chồng độc ác đánh nàng dâu liền khuyên can ra cho nàng dâu chạy thoát. Thấy 

nàng dâu hỗn với mẹ chồng liền ngăn cản. Người hành đạo Bồ Tát không phân biệt 

tăng tục, nam nữ, chỉ cần trong thân ngoài thân đều bố thí hết. Ấy mới là cái hạnh bố 

thí của đại Bồ Tát.  

   

73. TRÌ GIỚI. 

Một chữ Giới chẳng những Tăng ni phải hành mỗi ngày, không được tạm lìa một khắc 

mà ngay cả mọi người ở thế gian cũng chẳng được tạm lìa. Sao vậy? Người tại gia có 

giới cờ bạc, có giới hút thuốc, có giới tà dâm, có giới lừa gạt, có giới sát sanh, có giới 

bất hiếu, có giới bất trinh, có giới uống rượu, có giới bất từ (bi), có giới ngỗ ngịch, có 

giới bất chánh. Một chữ Giới này, đối với người tại gia thông dụng không thiếu, thiếu 

một điều không Giới, liền thành tệ hại. 

Bậc xuất gia chúng ta đã thọ Tam đàn đại giới đàng hoàng, mười điều của Sa Di, hai 

trăm năm mươi điều của Tỳ Kheo, mười trọng bốn mươi tám khinh của Bồ Tát. Nếu 

giữ giới kỹ lưỡng, một chữ cũng không sót, không chút vi phạm thì công cũng chưa 

lớn. Phải từ giới vào định, do định phát huệ, phá ngu si, mở trí huệ, dựng pháp tràng, 

lập tông chỉ, mới là công lớn của Giới. 

Ước mong người học Phật chúng ta mau đem Tam đàn giới bổn ra xem qua nhiều lần, 

xét nét kỹ lưỡng, nghiên cứu sự quan hệ trong giới, danh nghĩa trong giới tướng, thấu 

triệt đúng như pháp thì mới biết trong cuộc sống hàng ngày của mình, ngoài việc giữ 

giới ra không có việc nào hơn nữa. Nếu lỡ phạm thánh giới, phải nói thật là phạm, 

chẳng nên che giấu. Che giấu ắt phạm thêm một giới vọng ngữ. Người lỡ phạm cũng 

chẳng nên sợ, chỉ sợ chẳng biết mình phạm hoặc biết mà chẳng sám hối, thì ngàn Phật 

cũng chẳng thể cứu. Nếu phạm liền sám hối, sám hối rồi vĩnh viễn không còn tái 

phạm thì sám hối mới diệt được tội. Nếu sám rồi chẳng hối cải, vẫn tạo tội phá giới 

như cũ thì không cứu được. Phải biết, cái công tự mình trì giới còn là nhỏ, cái công 

khuyên người trì giới mới là lớn.  

   

74. NHẪN NHỤC. 



 42 

Người đời thường nói “Chữ Tha Thứ cao không bằng chữ Nhẫn Nhục, chữ Nhẫn 

Nhục trên tâm như một cái dao". Lời này thật không sai. 

Phạn ngữ Ta Bà, Trung Hoa dịch là Kham nhẫn, nói thẳng tức là thế giới nhẫn nhục. 

Nếu có thể nhẫn được mọi việc, nhẫn được mọi nơi mọi lúc thì tự có thể từ nhẫn vào 

đạo, Phật ở nhân địa bị vua Ca Lợi chặt cắt thân thể ra từng mảnh được thành hạnh 

nhẫn, được gọi là nhẫn nhục tiên nhơn, chứng được hạnh nhẫn nhục trong lục độ. 

Chúng ta đang hành đạo nhẫn nhục, như muỗi đậu trên đầu cắn ta đau chẳng thể nhẫn, 

phải nhịn cho nó cắn no rồi bay đi, còn sẵn sàng muốn nó đến cắn nữa, đó là nhẫn 

nhục thành. Lúc tọa hương hoặc lạnh hoặc nóng chẳng màng, chỉ muốn nắm chặt 

công phu không để mất, đó là nhẫn thành. Hoặc người ở đơn bên cạnh hôi nách, mồ 

hôi chua, thân hôi, miệng thúi, chân hôi, nên xem là mùi hương, nghĩ là hương vị lâu 

ngày chẳng chán, đó là nhẫn thành. Trụ Tòng Lâm, bị các vị chức sự ức hiếp, càng ức 

hiếp chẳng những thân không vọng động mà ngay cả niệm cũng không vọng động, đó 

là nhẫn thành. Vị chức sự hoặc đánh ta mắng ta, chẳng những ta chẳng nổi phiền não, 

lại còn sanh tâm hoan hỷ, một khi qua rồi thì thôi, đó là nhẫn thành. Quần áo, đồ vật 

bị người ăn cắp, thà mặc áo rách hay ở trần cũng không nổi phiền não, không thấy lỗi 

người, đó là nhẫn thành. Như tâm dâm nổi dậy mạnh mẽ, liền cắn chặt hàm răng tham 

thiền, thề rằng: 

"Nếu ta dùng tâm dâm dâm dục với người, nguyện sanh xuống địa ngục, hoặc mù hai 

mắt, hoặc thổ huyết mà chết". Lại, hoặc có người muốn phá giới thể của ta, thà đưa 

đầu cho người ta chặt, chứ ép ta phá giới thì chẳng được, đây gọi là đại nhẫn. Hoặc có 

người dụ dỗ ta ăn thịt uống rượu, ta thà ăn cứt, uống nước đái chớ chẳng nếm một 

chút rượu thịt, đây cũng gọi là chân nhẫn vậy.  

   

75. TINH TẤN. 

Hai chữ Tinh Tấn quan hệ rất lớn, tinh tấn của hành đạo, tấn đạo mà hành ắt thành Tứ 

thánh, thối đạo mà hành ắt thành lục phàm. Như người đi đường, bắt đầu từ địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh, cõi người, tu la, cõi trời, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, 

mỗi con đường một trăm dặm, mười con đường là một ngàn dặm. Chúng ta ở cõi 

người, trước có sáu trăm dặm, sau có ba trăm dặm, hướng tới trước tinh tấn đi vào chỗ 

vui, hướng về phía sau tinh tấn đi vào chỗ khổ. Hướng về phía trước hay phía sau 

đồng một tinh tấn, người tu hành cần phải xét kỹ mới được. Chẳng gắng tinh tấn ắt 

nhiều biếng nhác. Cái tệ của biếng nhác, không tiến tới thì sẽ thụt lùi, lâu ngày như 

con thuyền bị nước cuốn trôi xuống phía dưới (địa ngục), cho nên cần phải xét đúng 

sự thật, lựa chọn hành vi. 

Chư Tăng chúng ta đối với các việc trái phép, phá giới, chẳng nên làm, việc lợi người 

giúp vật phải nên làm. Náo loạn Tòng Lâm, trái phạm với chức sự chẳng nên làm. 

Tham thiền sâu, phát khổ hạnh phải nên làm. Điều chẳng nên làm phải răn chừa, điều 

nên làm phải cố gắng thì đối với hai chữ Tinh Tấn mới chẳng dùng lầm. Bằng không 

thì đối với giới sát, thấy con rệp chẳng dùng nước sôi dội nó thì cũng dùng dầu lửa để 

tưới nó, thật là tinh tấn của người phá giới sát. Kẻ tinh tấn phá bốn giới sau, theo đây 

suy ra thì biết. 

Đạo niệm của người tu hành, thế nào là tinh tấn? Thế nào là biếng nhác? Người dụng 

tâm niệm niệm không gián đoạn, chẳng cho có một mảy may tạp niệm, thực hành lâu 

ngày như thế gọi là chân tinh tấn. Nếu ban đầu đạo niệm kiên cố tinh nhuệ, kế đó lười 

biếng lơi lỏng, rồi đến gián đoạn thôi nghỉ, đây gọi là biếng nhác. Nếu tinh mà chuyên 

tâm, tấn mà chẳng thối, tức là tinh tấn vậy.  



 43 

   

76. THIỀN ĐỊNH. 

Chỉ tu thiền-duyệt sanh lên cõi Trời Tứ Thiền, chỉ tu không-định sanh lên cõi Trời Tứ 

Không, tu cả hai thiền và định sanh lên 18 lớp của cõi trời sắc giới. 

Thiền định của Thiền Tông, tiếng Phạn là Thiền Na, Trung Hoa dịch là Tịnh lự. Phải 

biết, tịnh lự tức là thiền, toàn thiền tức là định. Công của tịnh lự chẳng phải cạn cợt dễ 

thấy, dễ biết đâu! Cần phải trước tiên trong thân, ngoài thân chẳng khởi tướng động, 

rồi sau đó trong tâm ngoài tâm chẳng sanh tâm động. Tâm động chẳng sanh, tâm ấy tự 

tịnh. Tịnh này do thân tịnh tâm tịnh rồi sau đó là tịnh lự, do lự rồi sau mới được định, 

chẳng phải đình chỉ cái tịnh lự rồi mới thành định, lại cũng chẳng phải thân tâm bất 

động mới gọi là định. Chân tướng của định này là do công của tịnh lự làm đến. Toàn 

tịnh lự tức là định, toàn định tức là tịnh lự. Thiền Tối Thượng Thừa của Tổ Đạt Ma và 

Lục Tổ nói là thiền này vậy. 

Thế nên mgười tham thiền chẳng được ngưng niệm, ngưng niệm tức đồng quán chiếu. 

Công phu của quán chiếu là không cho một niệm khởi. Công phu của tham thiền là 

không cho một niệm ngưng (giữ nghi tình). 

Phải biết, một chữ Thiền như cha sanh ra Phật, Tổ, một chữ Định như mẹ sanh ra 

Phật, Tổ, cho nên Kinh nói “Mười phương chư Phật huệ đều do thiền định sanh" là 

vậy. Kẻ bàng quan nhìn thấy người khắp thế gian trần lao lăn lóc, nghiệp thức mênh 

mang, làm sao cho nó hết được? Nếu có thể quày đầu, ngay đó liền giác (phá Sơ 

Quan) thì mới là nhập vào biên giới của thiền định. Lại giác nữa (phá Trùng Quan) ắt 

biết việc làm trước kia đều quấy, ngày nay đều phải. Nếu mọi người nếm được một 

chút ý vị của thiền định thì e không muốn làm người thế gian nữa!  

   

77. TRÍ HUỆ. 

Trí hay phá ngu, huệ hay phá si. Ngu tức là tâm của người, si tức là thân của người. 

Trí như mặt trời, huệ như ánh sáng. Trí là cái thể mặt trời, huệ là cái dụng ánh sáng. 

Hai chữ Trí Huệ, đem đống vàng bạc thất bảo đầy cả hư không đổi nó cũng chẳng thể 

được. Trí huệ tuy quý hơn thất bảo đầy cả hư không, song chỉ có một mình Phật có 

thể nói là đầy đủ, ngoài ra ai cũng kém hơn. Đạo của trí huệ cố nhiên người đời chẳng 

so bằng. Hàng chư tăng chúng ta là những người phải tu huệ nghiệp mà còn chẳng 

biết trí huệ là vật gì, thật chẳng đáng than thở ư! 

Phải biết, trí huệ này hư không chẳng thể bao bọc nó, đại địa không thể chứa đựng nó, 

nhà cửa không thể nhốt nó, cơm ăn áo mặc không thể nuôi nó. Dẫu cho hư không có 

thể treo một hạt bụi, trí huệ cũng chẳng dính một vật nào. Ở đây hai chữ Trí Huệ là 

mượn làm đề mục để lập ngôn, ngoài ra, thiên đường, địa ngục, các loài sống dưới 

nước, trên đất, trong hư không, hữu tình, vô tình, đều là mê trí huệ, theo ngu si, tùy 

nghiệp tạo thành, vốn không có căn cứ chân thật, cho nên Phật nói “Nếu người phát 

chân quy nguyên (kiến tánh) thì mười phương hư không thảy đều tiêu mất". Thử hỏi 

“Hư không còn phải tiêu mất, tất cả các thứ đặt để ở chỗ nào?" 

Muốn biết cội nguồn của trí huệ, thực không thể chỉ ra vì da mặt lỗ mũi của ta, xương 

của con chó, đuôi của con bò, lỗ tai của Phật, cho đến gạch ngói sỏi đá đều là chỗ ẩn 

thân của trí huệ, muỗi mòng rận rệp đều là chỗ cội nguồn của trí huệ. Người ngộ trí 

huệ thành chư Phật, kẻ mê trí huệ thành chúng sanh. Người còn ở địa vị học đạo cần 

phải chú ý.  

   

78. HỶ XẢ. 



 44 

Hỷ xả là một trong Tứ-nhiếp-pháp (bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự) của Bồ Tát. Xả 

cần phải hỷ xả, nếu xả mà chẳng hỷ, chẳng gọi là chân xả, nếu hỷ mà chẳng xả, cũng 

chẳng gọi là hỷ xả. 

Người hành đạo Bồ Tát, như có người muốn xin một tròng con mắt ta để làm thuốc, ta 

liền vui mừng móc tròng con mắt ra, dùng giấy gói lại, hai tay đưa cho họ, chẳng thấy 

đau đớn, còn an ủi họ rằng “Nếu ông cần thêm xin hãy đến, ta sẽ biếu ông một tròng 

nữa". Khi ấy, dù thí hai con mắt mà xem như việc bình thường, không tỏ ra một chút 

tướng khổ hay khó chịu đối với họ. Lại chẳng nên nói với họ là ta học đạo Bồ Tát. Tự 

hành cũng dạy người hành, dần dần dạy khắp người thế gian hành. Có thể làm đến 

mức người thí mắt nhiều, người xin mắt ít, như thế thì chúng sanh khắp mười phương 

thế giới có hy vọng độ hết. 

Pháp xả của hỷ xả tròng con mắt như vậy, pháp xả tất cả các căn cũng như vậy. Ta xả 

như thế, ước mong tất cả Phật tử cũng xả như thế. 

Phải biết, chúng sanh dù vô biên nhưng chẳng ở ngoài hư không, chúng sanh nhiều 

đến mức nào chũng chỉ ở trong một hư không, nếu thêm một người xả tròng con mắt 

thì bớt đi một chúng sanh, thêm ngàn người xả tròng con mắt thì bớt đi ngàn chúng 

sanh, lâu ngày sẽ bớt đến hết vậy.  

   

79. ÁI NGỮ. 

Ái ngữ là đạo của Bồ Tát phát tâm mang hình thức của các loài để độ chúng sanh. 

Thật ra khẩu nghiệp của con người có bốn thứ đều đưa mình xuống địa ngục. Bốn thứ 

này là: Vọng ngôn (nói láo). Ỷ ngữ (thêu dệt). Ác khẩu (chửi mắng). Lưỡng thiệt 

(chia rẽ). Bốn thứ này ở trong loài người không thiếu một thứ nào. Cho nên Bồ Tát 

muốn cho tất cả chúng sanh trồng hạt giống lành của Phật, thường dùng lời từ ái để 

lợi ích hữu tình. Cuộc đời làm việc của chúng ta thành công ít mà thất bại nhiều đều 

do không có ái ngữ. Như người học thỉnh khai thị không có ái ngữ, lạy ba lạy xong, 

nói “Thầy hãy nói cho tôi nghe cách dụng công phu". Lời này chẳng cung kính, làm 

động niệm Thiện tri thức. Người có ái ngữ sẽ nói “Xin Hòa Thượng từ bi con là kẻ 

hậu học khổ não chẳng biết dụng công, thỉnh Hòa Thượng dạy bão". Đây là ái ngữ, là 

lời cung kính thỉnh pháp. 

Bậc trên đối với cấp dưới không có ái ngữ, dụ như có người xông vào liêu phòng, 

thấy mặt liền mắng “Cái thằng này làm loạn liêu phòng, bắt gặp mi một lần nữa, ta 

đánh cho một trận". Lời lẽ thô ác, tướng mạo hung hăng, làm cho người phạm lỗi sợ 

hãi chạy trốn. 

Nếu người có ái ngữ, thấy người xông vào liêu phòng, sẽ nói "Ông nên ở lại liêu 

phòng mình dụng công, siên năng học tập, chớ phạm quy củ, lần sau không nên xông 

lạn vào liêu phòng người khác nữa". Lời lẽ ôn hòa tiếng nói êm tai khiến cho người 

phạm lỗi nghe qua vừa buồn vừa ừng, tự biết hổ thẹn. 

Đạo của ái ngữ, chẳng phải ái ngữ của tình dục thế gian có thể so sánh. Người học 

đạo chớ nên hiểu lầm.  

   

80. LỢI HÀNH. 

Lợi hành là đạo của Bồ Tát làm việc lợi ích chúng sanh. Người ngộ đạo là Bồ Tát, 

người chưa ngộ đạo mà làm cái hạnh đồng với hạnh Bồ Tát cũng được Bồ Tát. Theo 

thứ lớp, đầu tiên hỷ xả, dùng tài vật để kết duyên, kế dùng ái ngữ để kết duyên, rồi 

dùng lợi hành để kết duyên. 



 45 

Lợi hành có hai thứ : 

l. Trợ giúp người hành đạo là lợi hành. 

2. Lợi tất cả người là lợi hành. 

Trợ giúp người hành đạo: như người muốn ở Tòng Lâm, không có y áo, không có lộ 

phí, thiếu giới điệp, thiếu hành trang, Bồ Tát tìm cách cho họ áo chăn của mình, bán y 

bát của mình cho họ làm lộ phí, đem giới điệp của mình cho họ dùng, đem cả gánh 

hành lý của mình cho họ. Chỉ lo cho người ấy đầy đủ, chẳng màng đến sự cần dùng 

của mình, thành tựu cho ngưới ấy đầy đủ hành lý vật dụng không chút bỏn xẻn. Nếu 

có người khác cũng phát tâm ở Tòng Lâm thì cũng thành tựu cho họ giống người 

trước không có một niệm chán nản. 

Lợi tất cả người: Bồ Tát vì lợi tất cả chúng sanh khiến cho mọi người hoan hỷ an vui, 

lấy cái lợ của mình để làm lợi cho người, lấy cái pháp của mình đã ngộ đem dạy 

người, lấy cái hạnh của mình làm tập cho người làm. Người có trái đạo, khuyên họ 

hối cải. Người có biếng nhác, khuyến khích họ siêng năng. Người có phá giới, an ủi 

họ giữ giới. người có lui sụt, khuyên họ tiến tới. Gặp người chán đời thì khuyên giải 

họ, khuyên người làm con hiều thảo, khuyên người hiếu sắc giới sắc khuyên người 

phản nghịch quy chánh. 

Phải biết, tự mình hành đạo là công nhỏ, khuyên người hành đạo là công to, thế nên 

cái đạo lợi hành vô tận vậy.  

   

81. ĐỔNG SỰ. 

Bồ Tát muốn độ tất cả chúng sanh phải dùng Tứ nhiếp pháp để nhiếp họ. 

Đồng sự có hai: 

l. Tự làm việc độ chúng sanh và giáo hơn người khác làm việc độ chúng sanh, đồng là 

một sự. 

2. Dùng pháp giáo hóa mà chúng sanh chẳng nhận thì phải tùy hình hóa độ tùy vật 

hóa độ, đồng là một sự. 

Cũng như muốn độ người ăn xin thì phải cùng người ấy làm nghề ăn xin để độ họ, 

muốn độ người làm nghề hạ tiện thì phải cùng người ấy làm nghề hạ tiện để độ họ, 

cho đến muốn độ con heo thì cũng đầu thai làm con heo để độ.... gọi là đồng sự nhiếp. 

Ngoài ra, những việc độ chúng sanh khác, theo đây suy ra mà biết.  

   

82. LẬP CHÍ HƯỚNG THƯỢNG. 

Chí hướng thượng của người đời chẳng qua đi học sách thánh hiền. Chí hướng thượng 

của sự đi học chẳng qua được làm quan. Chí hướng thượng của làm quan chẳng qua 

được lên chức. Đây nói hướng thượng, chẳng nên hướng hạ vì hướng hạ không có con 

đường tiến thân. 

Lại như người đi xin cơm nếu có chí hướng thượng thì thà chết đói bên đường chứ 

chẳng chịu ăn trộm ăn cắp. Do có chí này nên tự nhủ “Ta học hành vi của người tốt, 

thà chết đói dọc đường chứ không xin cơm". Người đời thấy gã nghèo cùng này tâm 

niệm chánh đại, thân không làm bậy ắt thuê làm công, dần dần tiến lên, chẳng bao lâu 

thành người giàu sang. Sao vậy? Vì tuy là kẻ nghèo đi xin cơm nuôi sống nhưng có 

chí hướng hơn người, nên có sự quang vinh này. Nếu hướng hạ thì tệ hại không thể 

tưởng. 



 46 

Hàng tăng sĩ chúng ta nếu hàng ngày chỉ biết ứng phó kinh sám, đến lúc làm Phật sự 

một chút cũng không biết bị người chủ trì cầm thước đập mạnh xuống bàn, liếc mắt 

một cái thì người ấy biết rằng cái chùa nhỏ này không ở lâu được, rồi liền lập chí 

quyết định dầu chết chẳng những không làm kinh sám, mà cả mão Tỳ Lư cũng chẳng 

còn muốn đội nữa. Thà ở Tòng Lâm mà chết, chứ chẳng ở chùa tư mà sống, đây là chí 

hướng thượng vậy. 

Lại có người trụ Tòng Lâm suốt ngày để thời gian trôi qua, lâu ngày đạo niệm mỗi 

ngày một giảm, tập khí mỗi ngày một tăng. Kẻ tiểu căn khi nghiệp thức nổi lên thì tối 

trời đen đất, nên phạm quy củ, liền bị đuổi ra, nghĩ lại sao mà ngu quá, hận mình 

không có chí hướng thượng. Người đại căn ở lâu ngày thấy đối với mình vô ích, với 

đạo toàn trái, một mai mạnh mẽ lập chí xung thiên, nhờ một chén cơm của Tòng Lâm 

nuôi ta tu đạo. Như vậy, dù chết cũng chẳng theo tập khí lưu chuyển, triệt để sửa lỗi, 

suốt ngày lấy đạo làm niệm. Bằng không cứ ỷ lại Tòng Lâm nuôi thân mình mà không 

có chút đạo niệm, thành kẻ hướng hạ. Nay quyết tử vì đạo, đó là lập chí hướng 

thượng.  

   

83. TRỪ BIẾNG NHÁC. 

Trừ biếng nhác là điều thế gian xuất thế gian đều phải có. Biếng nhác là chất độc của 

thành công. Muôn việc ở đời nếu dính nhằm hai chữ Biến Nhác thì việc làm đó giả sử 

có thành công cũng nhất định là không tốt đẹp, người ta thường nói là chưa đạt đến 

mức hoàn mỹ. 

Lại như lên núi lấy ngọc báu, phấn chấn tinh thần còn chẳng phải dễ đến, giả sử có 

biếng nhác chẳng những của báu thuộc về tay người mà tánh mạng cũng bị vùi chôn 

dưới núi, đâu có cái khổ nào bằng! Phải biết hai chữ Biến Nhác là vật độc ác hơn hết 

của thế gian. Làm việc gì, hễ có biếng nhác kề cận thì chắc chắn việc ấy hỏng. 

Chúng ta học hành đạo Bồ Tát, ở trên việc lợi sanh chịu khổ giống như trên thân bị 

giao nhỏ cắt thịt hằng ngày, mỗi việc đau đớn, mỗi ngày đau đớn còn chẳng chán sự 

khổ não, đầy đủ tinh thần chẳng màng đến thân, làm cho người vui, khiến cho người 

tin. Hơi có dáng lười mỏi chẳng những việc độ người chẳng được mà tâm độ sanh 

cũng khó phát khởi. 

Việc tham thiền cũng vậy lúc mới bắt đầu, sức tin chân thiết, sức thân hùng tráng, 

ngày ăn một bữa, đêm không nằm ngủ, trải qua ba năm lại kết bạn cùng quỷ biếng 

nhác, tự mình làm chướng ngại mình. Chẳng nói “Đạo chẳng phải là việc một ngày", 

thì cũng nói “Phải đều thân cho tất rồi thủng thẳng hành đạo cũng được". Lại nghĩ 

rằng “Còn thời gian dài ba mươi năm lo gì chẳng xong". Chẳng dè đã bị quỷ Biến 

Nhác làm mê, tự chẳng hay biết, trái lại còn cho cái tư tưởng thối đạo là phải. Đâu 

chẳng nghe sách Nho nói “Đạo, chốc lát cũng không thể rời, rời được thì chẳng phải 

đạo". Thử hỏi “Người tham thiền nên biếng nhác ư? Nên tinh tấn ư?” Cổ Đức nói 

“Sáng siêng năng, chiều biếng nhác, chẳng những đạo chẳng thành mà người cũng bị 

cuốn theo dòng thể tục".  

   

84. CUNG KÍNH. 

Cung là lễ phép với người, Kính là trọng lời người dạy, ấy gọi là Cung Kính. Người 

đời không có cung kính thì không có lễ độ. Lễ độ thiếu thì luân thường ắt rồi loạn. 

Hai chữ Cung Kính là cái chìa khóa rất lớn trên thế giới, an nhân tâm, chẳng nên có 

khoảnh khắc lơi lỏng. Chúng ta phải gắng sức thực hành hai chữ Cung Kính, chẳng 

nên bỏ qua. Sao vậy? Người xưa nói “Chúng sanh khắp mười phương đều là cha mẹ 



 47 

quá khứ của ta, cũng là chư Phật vị lai, ta lại là cha mẹ quá khứ của họ, là chư Phật vị 

lai của họ". Người biết được ái lý làm cha mẹ lẫn nhau, làm chư Phật lẫn nhau thì thế 

giới này thành thế giới Phật, đâu có kiếp nạn chiến tranh, nước lửa xoay vần, lại đâu 

có tội lớn sát sanh, trộm cắp, dâm dục, vọng ngữ để tạo. Nếu ai cũng nhận định mọi 

chúng sanh đều là cha mẹ của ta, đều là chư Phật vị lai thì đời nào mà chẳng thiện, 

người nào mà chẳng tốt. 

Chúng ta là người học hạnh Bồ Tát, cần phải học gương của đức Thích Ca lúc ở nhân 

địa làm Bồ Tát Thường Bất Khinh, thấy người đang bắn chim, ngài liền lễ bái nói 

“Tôi chẳng dám khinh ông, ông sẽ thành Phật". Chữ Phật, Ngài nói rất to tiếng. Người 

săn bắn thấy ngày lại mình, khẩu súng bắn chẳng trúng đích, giận thấu xương tủy, xua 

đuổi vị Bồ Tát này. Con chim nghe tiếng súng bay đi mất, như vậy cứu được hai 

mạng. Vì sao? Người săn bắn nghe được tiếng Phật thì huệ mạng được cứu, con chim 

nghe tiếng súng bay đi nơi khác, thì thân mạng được cứu. Lại gặp có nhiều người 

đánh lộn, Bồ Tát liền nhảy đến ôm, nói “Xin các ông hảy đánh tôi". Những người 

đánh lộn nghe nói như thế bèn giải tán. Nếu có người đánh Ngài, Ngài dập đầu lại nói 

“Tôi chẳng dám khinh ông, ông sẽ thành Phật". Nếu có người dùng đá ném Ngài, 

Ngài cũng nói “Tôi chẳng dám khinh các ngài, các ngài sẽ thành Phật". Người khắp 

thế gian học được hạnh của vị Bồ Tát này thì đạo cung kính thông đạt vậy.  

   

85. CÚNG DƯỜNG. 

Cung phụng thức ăn nuôi dưỡng thân tâm cho nên gọi là cúng dường. Lúc Phật tại 

thế, Ngài giáng sanh dưới cây Vô Ưu, thành đạo dưới cội Bồ Đề, thị tịch ở giữa hai 

cây Sa La, tiêu biểu một đời thành Phật chưa từng ở quá phòng tư của mình, giảng 

đường, tịnh xá đều do vua quan cúng dường. Mỗi ngày vào thành khất thực hiển thị 

một đời thành Phật tự mình chẳng dự bị bếp núc, mà đều do cư sĩ, Bà La Môn cúng 

dường. Tự chẳng cất nhà ở, chẳng trồng trọt ăn, chẳng dệt vải mặc, mà đều để cho 

người cúng dường cầu phước huệ. 

Chúng ta là người học hạnh Bồ Tát phải cúng dường như thế nào? Người không có 

cơm áo, giảng cho họ biết về báo ứng của không có cơm áo, ấy là chân cúng dường. 

Người chết yểu hoặc nhiều bệnh khổ, giảng cho họ biết về nhân duyên giết hại. Người 

nhiều nghèo nàn khốn khổ, giảng cho họ biết về nhân duyên tham lam bỏn xẻn. 

Người nhiều ái dục giảng cho họ biết về quả báo thân thể xấu xí. Người nhiều tai nạn 

nước lửa giảng cho họ biết về quả báo giận hờn. Người phỉ báng Tam Bảo, giảng cho 

họ biết về quả báo đọa địa ngục. Người tin xuất gia, giảng cho họ biết về nhân duyên 

tam thế (quá khứ, hiện tại, vị lai). Người chẳng tin trụ Tòng Lâm, giảng cho họ biết 

về nhân duyên bỏ mất cơ hội. Người nhiều niềm tin trụ Tòng Lâm, giảng cho họ biết 

về nhân duyên Phật pháp. 

Đã nói chân cúng dường, sao chẳng dạy người xả thân cúng dường, hoặc lóc thịt cúng 

dường. Phải biết, trong các sự cúng dường, pháp cúng dường là hơn hết. Thân cúng 

dường chỉ đem lại cái vui nhất thời, còn pháp cúng dường khiến thành Phật đạo. Lại, 

La Hán thần thông rộng lớn vô cùng mà chẳng thể làm cho người liễu sanh tử, thoát 

luân hồi. Thế nên, thần thông chỉ có thể lợi mình mà chẳng thể lợi người. Bồ Tát 

thuyết pháp, đã có thể lợi người, lại có thể lợi mình, mình người đều lợi, đây là chân 

cúng dường vậy.  

   

86. TÁN THÁN. 

Tán là ca tụng công, Thán là ngợi khen đức, ấy gọi là Tán Thán. Công của tán thán 

lớn không gì so bằng. Sao vậy? Như Phật xuất hiện trên đời, người nếu chẳng tin, làm 



 48 

sao chịu cho Phật độ. Vì thế cần phải có người ca tụng công đức của ngài, khiến cho 

người tin thì mới được độ. Dù Phật phải khổ hạnh trải qua ba đại A Tăng Kỳ kiếp cho 

đến thành Phật, người đời cũng chẳng biết Phật là ai, làm sự nghiệp gì. Cho nên cần 

phải nhờ Chư Thiên và loài người tán dương ca tụng, người đời mới biết tướng Phật 

tốt, tiếng Phật hay, do đó tin phục, rồi sau Phật chuyển pháp luân, những người có 

duyên mới được độ thoát. 

Như hai người đi ra ngoài hóa duyên, đến chỗ dân cư đông đúc, phải có một người 

khen đạo của người này, đức của người này, sau đó mọi người mới quy y, kính tin, 

cúng dường, lễ bái. Lại như Tòng Lâm hưng thạnh cũng phải nhờ người mà thành, ví 

như có nhiều người khen lịch sử Tòng Lâm rất tốt, người trụ trì giỏi, dẫu cho có người 

muốn khuấy phá nhưng đương nghe qua những điều hay đó ắt sanh chút lòng tin, phải 

ngưng ý xấu thì Tòng Lâm ắt được bảo toàn, đây đều do công tán thán. 

Lại như chỗ dở của người kia như thế nào không biết, mà có người khen rằng “Người 

đó tột như thế này, tột như thế nọ". Người ác nào nghe nói người kia, dù một điều tốt, 

thì việc ác của họ ắt bỏ, tâm ác ắt đổi. Dù nói vậy, nhưng hai chữ tán thán không phải 

đụng ai cũng dùng, người có công thì tán thán, người có lỗi thì im lặng, chẳng nên đều 

tán thán. Như người muốn phá giới, làm ác, chẳng nên tán thán, chỉ nên cản ngăn, 

chẳng nên chê bai, vì chê bai thì mình cũng có lỗi vậy.  

   

87. ẤN GIẤU ĐIỀU ÁC, PHÔ DƯƠNG ĐIỀU THIỆN. 

Ẩn giấu đều ác, phô dương điều thiện là thành tựu cái đức hạnh cao tột cho người. 

Duy có một mình Phật là người đại thiện, kể đến Bồ Tát, rồi La Hán còn những người 

khác dù tận thiện mà chẳng thể tận nỹ. 

Như người có tâm ác, vội đem tâm ác ẩn giấu lâu ngày không cho nó động, hễ động 

đều là niệm thiện. 

Một người như vậy, người khắp mười phương cũng như vậy, thì đâu có ngưới ác. Nếu 

một người có việc ác, mọi người thấy đều giấu cho, mọi người nghe đều ẩn cho lâu 

ngày thì chỗ người ta thấy đều là việc thiện, chỗ người ta nghe đều là tiếng lành. Một 

người như vậy, mọi người cũng như vậy thì đâu có việc ác. Việc ác của một người 

được người khác ẩn giấu thì việc ác của mọi người đều được ẩn dấu lẫn nhau, khắp 

thế gian chẳng thấy có một việc ác. Cái thiện của thế gian chẳng phải tự nó thiện mà 

trước tiên phải từ tâm người chuyển tâm ác thành tâm thiện, hóa việc ác thành việc 

thiện, do đó khắp thiên hạ đều được thiện vậy. 

Chúng ta là người học hạnh Bồ Tát, như có người muốn bắt kẻ giết heo để định tội, 

người thân của mình để báo thù, kẻ giết heo trốn ở chỗ Bồ Tát. Người đi bắt hỏi “Có 

kẻ giết heo trốn ở đây chăng?" Bồ Tát đáp “Không". Rồi hỏi “Giết heo phạm tội gì? 

Bắt hắn để làm gì?" Người đi bắt đáp “Giết heo quá nhiều, cho nên định tội". Bồ Tát 

đáp "Tội giết nhiều heo thì nhỏ, tội giết một người thì lớn. Tôi khuyên ông chẳng nên 

bắt hắn thì mới khỏi có người khác bắt ông". Bồ Tát khuyên giải hai người như thế 

khiến họ hối cải xuất gia tu đạo. Đây là đại Phật sự ẩn giấu điều ác, phô dương điều 

thiện. 

Người ở chốn Tòng Lâm thấy người có tập khí xấu, ẩn giấu đi mà chẳng nhớ. Dẫu 

cho có người hỏi cũng chẳng nói. Người nếu trách thì cũng cứ ẩn giấu điều ác của 

người kia, mà chỉ phô dương điều thiện. Như vậy, người trên phô dương điều thiện 

của kẻ dưới, kẻ dưới ẩn giấu điều ác của người trên. Ẩn giấu lẫn nhau, phô dương lẫn 

nhau chẳng những đạo thành, Tòng Lâm hưng thạnh, mà đạo Bồ Tát được thực hành 

mãi. Lại thường nói “Muốn được Phật pháp hưng thạnh thì tăng phải tán thán tăng". 



 49 

Đây là yếu tố khiến cho Tam Bảo trụ lâu ở đời.  

   

88. TRỪ PHỈ BÁNG. 

Phỉ báng là điều bất thiện hơn hết. Đề Bà Đạt Đa phỉ báng Phật, chưa chết mà bị đọa 

địa ngục A Tỳ, tỳ kheo Vô Văn phỉ báng pháp đang sống mà bị đọa địa ngục, vua Lưu 

Ly hại tăng chưa chết mà bị đọa xuống hầm lửa, tỳ kheo ni Bửu Liên phỉ báng giới, 

chưa chết mà bị đọa địa ngục A Tỳ. Chưa chết mà bị đọa nghĩa là việc ác vừa làm 

xong, hoặc lời nói ác vừa nói xong thì ngay chỗ đang đứng đất nứt ra, rơi xuống đáy 

sâu vô biên, toàn thân xuống thẳng địa ngục A Tỳ như quả cân rơi xuống biển một 

mạch thẳng đến đáy. 

Luận về mức nặng nhẹ của sự phỉ báng, như thấy người thật có vi phạm cấm giới của 

Phật, hoặc làm việc trái nhân quả, thấy rồi lại thấy, nghe rồi lại nghe, nhiều lần chỗ 

thấy nghe không chút lầm lẫn, im lặng chẳng nói thì không có lỗi. Nếu phỉ báng cũng 

chẳng phạm tội đọa, chỉ phạm tội phá hòa hợp tăng, tội này nhẹ hơn tội đọa A Tỳ. 

Nếu người thật không vi phạm mà phỉ báng họ thì người phỉ báng ấy nhất định bị đọa 

địa ngục. 

Phật pháp hiện thời mọi người đều tán thán còn có chỗ âm thầm lo lắng, huống là phỉ 

báng mù quáng, khiến cho mình trong tương lai không có đất an thân. Xin người ưa 

phỉ báng hãy mau tỉnh ngộ.  

   

 89. DỨT TRANH CÃI. 

Dứt tranh cãi là việc làm cần kíp trước mắt. Hiện tại cách Phật sau hai ngàn năm trăm 

năm, chính là lúc mở đầu cho thời kỳ đấu tranh gay gắt, làm cho thế giới cùng thế giới 

tranh, người với người tranh, tranh lâu ắt loạn. Xét tận gốc của nó chẳng ngoài tự tâm, 

do vì tâm đạo đức càng kém, tâm nhân ngã càng to. Nếu có thể xem việc đời như mây 

trong hư không lúc tụ thì có, khi tán thì không, quán mình, người như hoa mùa xuân, 

mới nở thì đẹp đẽ, tàn rụng thì như bùn nhơ, hễ đối xử người như mây như hoa thì 

người nào chẳng nhường nhịn được, việc nào chẳng bỏ qua được. Đến đây, có được 

bậc thượng sĩ xuất sắc khéo hòa giải đấu tranh, thấy người cãi cọ đánh nhau, dịu dàng 

khuyên giải. Hoặc người vu oan ta quấy, ta phải tùy họ để xử trí. Người cả đời chẳng 

thích đấu tranh, nếu người khác muốn tranh thì cho hết phần mình để họ khỏi đấu 

tranh. Người nói ta tốt, chẳng thấy vui, người nói ta xấu chẳng thấy buồn. Người chê 

bai ta, ta chẳng chê bai người. Người tìm ta đấu, ta chẳng tìm người đấu. Như vậy, 

danh tiếng lợi dưỡng đều nhường cho người, ta chẳng tranh giành. Danh tiếng lợi 

dưỡng của ta có, người muốn tranh với ta, ta đều cho họ. Hai bên nhường nhau, làm 

gì có tranh! 

Người nói ta phá giới, ta chẳng đỏ mặt cũng chẳng giải thích, trái lại coi người ấy là 

bạn tốt giúp tăng đạo niệm cho ta. Người muốn y bát đồ đạc của ta, ta lượng sức xả 

cho. Người muốn tánh mạng ta, ta xả cho họ, nếu không thể xả thì cũng không động 

niệm. Buồn thay! Do vì chấp ta nên mới chấp người, giả sử người tranh, ta cũng 

tranh, ắt bị thế gian chuyển. Người tranh ta không tranh thì chuyển được thế gian. 

Muốn đập vỡ sự tranh cãi, trước tiên phải vô ngã. Thử hỏi: Ngã làm sao mà vô? Thực 

ra, chẳng phải diệt ngã rồi thành vô, mà chỉ cần xem mọi người như ruột thịt, nguyện 

người hữu ta vô, người giàu ta nghèo thì tâm ta mới. Ngã là cái nhà của đấu tranh. Vô 

ngã là then chốt để dứt đấu tranh. Mọi người đều vô ngã thì đấu tranh làm sao có? 

Người làm được như thế đến chết không thay đổi thì đến giai đoạn làm được như thế 

đến chết không thay đổi thì đến giai đoạn cuối của thời mạt pháp, trở lại thế gian này 

dùng Phật pháp giáo hóa khắp nơi, dầu thời thế như thế nào cũng chẳng bị chuyển. 



 50 

Thật là đứa con ngoan của Phật Thích Ca.  

   

90. BA ĐIỀU THƯỜNG KHÔNG ĐỦ. 

Ba điều thường không đủ là: Mặc không đủ, ăn không đủ. Ba điều này thường sung 

túc thì trái với đạo. Ba điều này thường không đủ thì tương ưng với đạo. 

Người tham mặc đẹp là trọng thân, yêu thân. Cái thói quen thích đẹp mắt xưa nay 

chẳng thay đổi là cái tập khí căn bản. Thử nghĩ: Thời thượng cổ lấy vỏ cây, lá cây làm 

quần áo, mọi người đều như vậy, đối với thân sao mà nhẹ thế, đối với dục sao mà 

khinh thế! Dẫu cho kiếp giảm, thân người yếu đuối cũng chỉ nên giữ cho thân chẳng 

bị lạnh nóng là đủ rồi. Như vậy chẳng những hợp với đạo mà cũng ít tốn tiền, tốn 

công thế gian. Chẳng nghĩ, ta mặc đồ đẹp người thấy ta mừng, mừng rồi thì ra sao? Ta 

mặc đồ xấu, người thấy, ta buồn, buồn rồi thì thế nào? Buồn thay! Con người thường 

tình chỉ biết cái vui trước mắt mà chẳng biết sau khi vui rồi ra sao? Thật là một sự đau 

khổ lớn lao ở trong tương lai mà họ không hiểu. Nếu quả mượn thân này tạm dùng để 

lo hành đạo thì đâu có ưa mặc đồ tốt! 

Ăn chẳng đủ, chúng ta ở chỗ chẳng cấy trồng mà có ăn thì phải nghĩ đến chỗ sản xuất. 

Người xưa nói:  

Hạt gạo của thí chủ, 

Lớn bằng núi Tu Di.  

Nếu người không liễu thoát, 

Mang lông đội sừng trả. 

Việc này rất đáng sợ hãi. Nghĩ đến đó, chẳng những không ăn đồ ngon mà đồ dở cũng 

chẳng dám ăn nhiều. Sao vậy? Ăn nhiều ắt phải trả nợ nhiều. Người hành đạo suốt 

ngày chuyên tâm khắc khổ tham cứu, lấy đạo làm niệm, người xưa nói “Tấc hương 

(tọa hương, đi hương) tiêu được đấu vàng" cũng chẳng hư dối. Bằng không thì mảy 

may hệ niệm là nghiệp nhân của tam đồ (địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh). Than ôi! 

Ngủ chẳng đủ, chính là phỏng theo quy củ thiền đường. Từ khởi nén hương dưỡng tức 

đến khai đại tịnh là đầu hôm, chẳng được ngủ. Từ sau khai đại tịnh đến đánh bốn bản 

là giữa đêm, được ngủ. Từ thời tụng niệm sáng sớm đến nén hương báo đã sáng là 

cuối đêm, chẳng được ngủ. Giữa đêm ngủ say một giấc, bằng không thì ngày đêm 

chẳng phân sẽ làm chướng đạo. Nếu đúng lúc ngủ mà chẳng ngủ thì thân thể bị lao 

nhọc. Chẳng phải lúc ngủ mà ngủ là chướng đạo. Cho nên ngủ phải đúng giờ mới hợp 

với quy củ, nếu trái phạm thì một giấc ngủ một ngàn năm cũng chẳng nghe được danh 

hiệu Phật. Buồn thay!  

   

 91. KHUYẾN DỤ TÒNG LÂM. 

Tăng sĩ khắp thế gian lênh đên lưu lạc không có chỗ ở cố định, thật đáng thương xót! 

Phải biết, Tòng Lâm là hang pháp hoằng đạo lợi sanh, là đạo tràng của minh tâm kiến 

tánh, như áo có bâu, như lưới có giềng. Thân tâm an lạc, ăn uống đều hòa, người có 

đạo thì khuyến khích họ, dụng công sâu thêm, người không có đạo thì cảnh sách họ 

tiến lên như tre đầy rừng, tranh nhau mọc cao, như từng của rừng lớn, thi nhau hùng 

dũng vương lên, chẳng phụ bốn ân, làm quan vinh ba cõi, thật là đất tăng bảo của tăng 

sĩ vậy. 

Lý do khuyên chúng ta nên trụ lâu ở Tòng Lâm như sau : 



 51 

Người tham thiền ở Tòng Lâm cùng chúng tăng làm bạn đồng tham, giúp ích lẫn 

nhau, khuyến khích lẫn nhau, một mai ngộ đạo, biết ta đã lìa thế gian khổ não. Do thế 

gian khổ trợ giúp ta khai ngộ, nên ta chẳng bỏ Ta Bà. Ta lìa được khổ não là nhờ 

người khổ não giúp ta minh tâm, cho nên ta chẳng bỏ tất cả chúng sanh khổ não. Sau 

đó, lấy thế giới này làm chỗ hoằng đạo, lấy loài người này làm chúng hóa độ. Chúng 

sanh ở thế giới mười phương thì nhiều, chỉ cho dùng một chữ nhiều chứ không có số 

nào khác để nói. Trong Thiền đường chúng ta, nếu một người minh tâm làm giáo chủ 

một thế giới, độ người của một thế giới, nếu hai người minh tâm, làm giáo chủ hai thế 

giới, độ người của hai thế giới. Thế giới nhiều, giáo chủ nhiều, cuối cùng phải tiến 

đến mức giáo chủ nhiều mà thế giới ít, thì muốn độ hết chúng sanh trong mười 

phương thế giới cũng chẳng khó. 

Sự trọng yếu của Tòng Lâm rất sâu, rất lớn, là ngọn đèn sáng của đời ô trược, là chỗ 

trụ của Tam Bảo. Đại chúng tăng lữ ở đó tu hành, tuân theo quy củ Tòng Lâm, tất cả 

chức sự và thanh chúng quên lao nhọc thích hành đạo, người nào cũng có thể tu đến 

kiến tánh thành Phật, các chùa tư không thể so bằng, thật là cột trụ vững chắc của 

dòng đời ô trược vậy.  

   

 92. PHÁT TÂM LÀM VIỆC. 

Làm việc tức là nhận lấy chức sự. Chức sự ở Tòng Lâm tổng cộng có 48 đơn vị. Mỗi 

đơn vị đều có phạm vi riêng biệt, không được vượt qua phạm vi người khác. Làm mọi 

việc trong chúng, cần phải bảo hộ Tòng Lâm như nhà mình, coi vật nhà chùa như vật 

nhà mình, xem đại chúng như ruột thịt. Người có chí này, ai chịu làm người tán gia 

bại sản. Mọi người đều có tri thức này thì Tòng Lâm ngày càng hưng thạnh, nhiều 

nhân tài giỏi cộng sự giúp nhau thì lo gì không có đạo! 

Điều khẩn yếu nhất là việc làm phải y theo pháp Tòng Lâm mà làm, lời giảng nói 

cũng phải y theo pháp Tòng Lâm mà giảng nói, chẳng nên nói chuyện thế tục, bàn về 

chính trị. Cảnh tỉnh chúng như vỗ con thơ, điều phục chúng nghiêm khắc như Diêm 

Vương. Dùng tâm Bồ Tát thương cái khổ của người, dùng mặt La Sát phá cái ngu của 

người. Trong tâm tròn mà ngoài mặt vuông, tâm hiền từ mà lời nói dữ mới có thể dứt 

việc, yên người, để khỏi trái phép, loạn chúng. Oai nghi tề chỉnh, tế hạnh tinh nghiêm, 

nói nín làm người kinh sợ, ngôn từ hòa nhã hay đẹp, lời nói ra đều đúng theo quy củ, 

thưởng phạt công bằng không có thiên vị. Đại chúng thấy đó sợ mà kính mến. Nếu tất 

cả người thường trụ đều vui vẻ cho chức sự là quý báu, như thế, lâu ngày sẽ có nhân 

tài xuất sắc của pháp môn vậy.  

   

93. THÍCH LÀM THANH CHÚNG. 

Người không làm chức sự nào trong Tòng Lâm gọi là thanh chúng. Thường thường 

người lập chí cao thượng phải phát tâm chẳng rời Tòng Lâm, lấy ngộ làm kỳ hạn, do 

đó trước tiên xả bỏ quần áo dư, rồi xả bỏ túi bát, tiền bạc để khỏi bận lòng, giảm trừ 

sự chướng ngại của vọng động. Quét một cái sạch hết, muôn thứ lo nghĩ đều không, 

nương thân nơi Thiền đường, buông tâm ở trên đạo. Dù cho trời xoay đất chuyển 

cũng không dính dáng gì đến ta. Quên ngày tháng, quên ấm lạnh, đặt thế thái nhân 

tình ra ngoài thế giới. Lúc tinh tấn thì không nhân không ngã, đâu biết đói khát. Lúc 

hơi biếng nhác thì có người sách tấn, đâu có lui sụt mà phải ăn năn. Dẫu sanh lên cõi 

Trời Tam Thiền cũng chẳng bằng một niệm chuyên tham. Thiền tham tới vô lậu, thân 

quên đất mà đất quên trời. Giữ được nghi tình thì tâm tự đúng như lý, lý tự đúng như 

sự. Mắt không rảnh để thấy người, đâu phân người đẹp người xấu. Tai không rảnh để 

nghe chuyện thì đâu biết chuyện dở chuyện hay. Xem chức sự như Phật sống, xem 



 52 

người bên cạnh như ruột thịt. Cái đạo đại-vong (quên hết) hiện tiền, cái công Tiểu ngộ 

chẳng kể. Thẳng đến đánh mất mặt mũi mẹ sanh (kiến tánh), trâu trắng sờ sờ (tự tánh) 

chẳng từ người khác mà được. Ngộ rồi dựng pháp tràng làm giáo chủ ở thế giới 

phương khác độ chúng sanh khiến cho đức Phật vui cười ở trong Thường Tịch 

Quang.  

   

 94. TÌNH NGUYỆN NHẬN CHỨC HÀNH ĐƠN. 

(Người phục vụ việc ăn uống cho tăng chúng) 

Trách nhiệm hành đơn thật là việc của Bồ Tát. Trách nhiệm nặng trong Tòng Lâm là 

chức hành đơn. Người hành đơn trước hết phải rõ cái đạo bồi phước, kế đến giữ cái 

tâm yêu vật. Chánh pháp trụ lâu dài, công ở hành đơn. Tòng Lâm an ổn lâu dài, đức 

quy về hành đơn. Người ta thường nói “Kẻ vô phước bồi phước, kẻ có phước cần phải 

bồi thêm nữa". Sao vậy? Chỗ tụ tập của tất cả Thánh hiền trong mười phương pháp 

giới mắt trần chẳng thấy, chứ chẳng chút dối nhau. Xưa có Phổ Hiền làm hành đơn, 

Di Lặc làm đại hỏa (đun bếp), Quan Âm làm phạn đầu (nấu cơm), Văn Thù lượm giấy 

vụn, còn Qui Sơn thì làm thái đầu (rửa cải), Tuyết Phong làm phạn đầu, Lâm Tế làm 

viên đầu (trồng rau cải), Mã Tổ quét tước, Bá Trượng thị giả. Các vị hành đơn đều là 

Bố Tát, các vị chức sự đều là Tổ Sư, phát tâm làm việc, ra sức chịu khổ đều là cúng 

dường mười phương chư Phật, chúng Tăng Hiền thánh. 

Điều khẩn yếu nhất, muốn hành hạnh này, trước tiên phải dứt tâm giận hờn thì đồng 

sự với người mới hòa thuận được. Kế diệt trừ biếng nhác thì việc của nhà chùa mới có 

thể làm hoàn chỉnh được. Dù làm hỏng việc bị chỉ trích, phải quy lỗi về mình, chẳng 

nên đổ lỗi cho người. Ba mươi năm bồi phước, công lao lớn, khổ hạnh cao, thân tâm 

thuần thục, một mai vo gạo, chụm lửa hoặc thái rau, nấu nước, bỗng chạm nhằm cái 

này (kiến tánh) mới biết hành đơn không chướng ngại tham thiền. 

Nói chung, tất cả Tổ Sư đều từ khổ hạnh mà ra, tất cả Bồ Tát đều do khổ hạnh mà 

vào. Nhận chức hành đơn cũng chẳng khoái ư! 

 

95. BIẾT NHÂN BIẾT QUẢ. 

Hai chữ Nhân Quả, mười pháp giới đồng nhau. Bất cứ nơi nào lúc nào, người nào, 

việc gì đều chẳng ra ngoài nhân quả. Như cái nhân tham thiền quyết định cảm cái quả 

đại ngộ. Nhân niệm Phật quyết định cảm cái quả vãng sanh Tây phương. Tạo nhân 

phá giới quyết định cảm quả địa ngục. Tu nhân trì giới quyết định cảm quả sanh lên 

Trời. Nhân trồng mè quyết định cảm quả mè, nhân trồng đậu quyết định cảm quả đậu. 

Tu nhân Tòng Lâm cảm quả ngồi đạo tràng. Tu nhân khổ hạnh cảm quả phước đức. 

Tu nhân thiền định cảm quả trí huệ. Làm nghiệp nhân chúng sanh cảm quả chúng 

sanh. Tu nhân giải thoát cảm quả chư Phật. Muốn biết nhân đời trước thì xem chỗ 

hưởng thụ của đời này. Muốn biết quả đời sau thì xem việc làm của đời này. Tiền 

nhân hậu quả đều tự nơi mình, thay đầu đổi mặt đều do nhân quả. Một lời nói, một 

việc làm cần phải xét lợi hại, nhất cử nhất động đều chẳng ngoài nhân quả. Hễ có 

động niệm cho đến làm việc đều là tạo nhân, có gieo nhân thì phải gặt quả. Kẻ mang 

quả tu nhân thì nhân gồm biển quả. Kẻ tu nhân cảm quả thì quả suốt nguồn nhân. 

Ngàn Thánh muôn Phật cũng chẳng thể ra khỏi nhân quả. Thường có người chấp 

"khoát-đạt-không" (chấp cái không của tuyệt diệt) bác bỏ nhân quả, ấy là người mù 

dẫn cả bọn mù cùng vào hầm lửa. Sự bác bỏ nhân quả thật nguy hiểm thay!  

   

 96. PHÁT THỆ NGUYỆN LỚN. 



 53 

Thế gian và xuất thế gian đều có phát thệ nguyện lớn. Hai người tranh giành đất đai, 

người nào cũng cầu thắng, Bồ Tát ắt làm mản nguyện cho người có đạo đức thành 

tâm tin Phật. Nếu người có đạo đức lại bại, người không đạo đức lại thắng, cũng là do 

cảm ứng của nhân quả chẳng đồng mà xảy ra như thế. 

Chúng ta là người trụ Tòng Lâm, trước phát nguyện lớn quyết liễu sanh tử, kể phát 

nguyện lớn quyết thành Phật đạo, lại phát nguyện lớn độ hết chúng sanh. Hoằng 

nguyện này là thường khóa hàng ngày chẳng chút gián đoạn ngừng nghỉ. Nếu ngừng 

nghỉ một chút, có thể bị đọa địa ngục, đây gọi là thệ. Đã lập thệ nguyện, thì không thể 

trái nguyện một chữ mới là đủ cả hạnh nguyện, lời nói việc làm phù hợp với nhau. 

Chỉ nói ăn mà chẳng từng nếm thì chẳng thể no, đây là nói suông. Như phát nguyện 

mà chẳng hành thì chẳng hành thì chẳng thể đến, đây là nguyện suông, bất quá chỉ tu 

cái nhân phát nguyện mà thôi. Người tu hành chẳng nên chỉ tu cái nhân phát nguyện 

mà nhất định cần phải hành cái việc của phát nguyện mới đúng. 

Lại, nguyện có tà chánh, cũng có lớn nhỏ. Thế nào là nguyện tà? Như phát nguyện 

cầu tài, tham sắc, học Tiên đắc đạo, đây gọi là nguyện tà. Phát nguyện chánh là phát 

nguyện độ chúng sanh, phát nguyện liễu sanh tử, phát nguyện học kinh giáo, phát 

nguyện thành Phật đạo, đây gọi là nguyện chánh. Nguyện lớn là chẳng vì tự độ, phải 

độ tất cả chúng sanh trên khắp quả đất, chẳng độ một loài mà phải độ tất cả chúng 

sanh trong lục đạo, chẳng độ chúng sanh trong một thế giới mà phải độ chúng sanh 

khắp mười phương thế giới, đây gọi là nguyện lớn. Nguyện nhỏ là phát nguyện độ 

chính mình, chẳng nguyện độ người khác, phát nguyện độ chúng sanh địa ngục, chẳng 

nguyện độ loài súc sanh, phát nguyện độ cha mẹ mình, chẳng nguyện độ cha mẹ 

người khác, đây gọi là nguyện nhỏ. 

Chúng ta phát nguyện muốn độ chúng sanh, trước hết cần phải có đủ tài năng độ 

chúng sanh mới có thể làm như lời nguyện. Muốn có tài năng này mà chẳng trụ lâu ở 

Thiền đường cho đến khai đại ngộ, liễu thoát sanh tử, thì chẳng thể hoàn thành công 

tác lớn này được. Thế nên, phát nguyện lớn độ chúng sanh, trước tiên phải độ mình. 

Chỗ để độ mình, nhất định là phải trụ Tòng Lâm, ở tại đạo tràng ban ngày dụng công 

tham thiền, ban đêm dùng đại nguyện huân tu, thì chúng sanh của tự tánh sẽ liễu hết, 

chúng sanh của đại địa có ngày độ xong. Xin mời chư Thiền đức ở các nơi tấp nập 

kéo về cùng vào lò to (Tòng Lâm) rèn luyện thân tâm, một mai phát minh đại sự, dạo 

chơi trong biển đại nguyện. Ngày cuối cùng của chúng sanh sắp hết giờ thành Phật đã 

đến. 

Lành thay! Phật sự viên mãn, đến đây thường giác chẳng mê.  

   

97. SỰ LÝ DỤNG. 

Sau khi liễu ngộ như trẻ sơ sanh thân thể trần truồng không có một vật, đói không có 

ăn, lạnh không có mặc, lục căn dù mà chưa dùng được nên cần phải có đồ vật để nuôi 

thân, có người để săn sóc. Cũng như kinh nói “Lý thì đốn ngộ, sự phải tiệm tu", cho 

nên cần phải trải qua sự bảo nhiệm để dứt tập khí. Sự bảo nhiệm này cũng giống như 

việc săn sóc nuôi dưỡng thân thể trẻ sơ sanh vậy. Cho nên người có đạo như ngu như 

ngốc. Tại sao như thế? Nói ra một lời ắt từ trong tự tánh lưu xuất, làm ra một Sự ắt 

cùng với Lý không trái. Cảnh duyên thuận nghịch đều từ quyền (phương tiện tạm 

thời) mà đạt biến (tùy cơ ứng vật). Hình thái mừng giận cũng từ vuông vào tròn. Mặc 

dù tâm rộng rãi nhưng cũng không ra ngoài pháp lý. Hằng ngày việc dù nhiều mà đều 

theo đúng quy củ. Trì Phật giới thì làm cho cái dụng của tự tánh khắp cùng vô biên 

thế giới. Giữ oai nghi thì làm cho Phật pháp được quảng bà khắp nơi. Hễ niệm thì 



 54 

niệm Phật tánh, Hễ trì chú thì trì tâm chú. Bất cứ pháp môn nào cũng đều quy về tự 

tánh, tất cả Phật sự đều nhập vào quy củ, khiến cho sự lý nhất như, tánh tướng bất nhị. 

Điều thiết yếu là chẳng nên chấp Lý bỏ Sự, Thiền Tông quở là "kẻ vác bản". Cũng 

chẳng nên chấp Dụng mà quên Thể, bị mắng là "kẻ lỗ mãng". Thiên về tánh thì chỉ 

chứng Nhị thừa, thiên về tường lại thành phàm phu. Cần phải tánh tướng song hành, 

sự lý vô ngại, mới được gọi là pháp thân trang nghiêm vậy.  

   

98. HÓA ĐẠO DỤNG. 

Tự mình đã phát minh đại sự liễu sanh thoát tử, cái lớn của việc này cả thế gian không 

gì so bằng. Người đời chẳng những chẳng biết việc này mà còn chẳng biết việc này là 

việc của chình mình. Vì vậy, ngàn Phật ra đời cũng vì một việc này, muôn Tổ hiện 

thân cũng vì một việc này. 

Muốn làmn việc này, thâm sơn cùng cốc, chùa tư, am thất đều chẳng thể làm được chỉ 

có Tòng Lâm mới có thể đảm nhiệm viễc này vì Tòng Lâm mới có thể tiếp đại cơ, 

hiển đại dụng, chuyên hoằng đốn giáo, chỉ đạo thiền giả dụng công phu đề phòng lạc 

lối. Nếu không ai chỉ đạo, đi bậy, chẳng phải lầm nam là bắc thì cũng cho tây là đông, 

cho nên muốn lên núi, trước phải hỏi người xuống núi. Pháp tắc của Tòng Lâm rất là 

chánh đại, rất hợp với người tu hành, có đạo để hành, có người để hỏi. Kẻ biếng nhác 

thì dùng quy củ nghiêm khắc cấm chế ngay. Kẻ muốn thối lui thì cảnh sách khuyến 

khích an ủi. Mặc áo ăn cơm có người lo dùm chẳng cần quan tâm, chỉ cần lo việc 

tham thiền của tự mình. Phải biết, làm việc của chính mình, trừ Tòng Lâm của Thiền 

tông ra thì người đủ căn khí lớn mới có thể tùy chỗ mà tu được.  

   

99. THA THỌ DỤNG. 

Tha là chỉ tất cả loài hữu tình trong mười phương pháp giới. Thọ dụng là thọ dụng 

pháp tham thiền. Muốn thọ dụng ắt phải rõ tự tánh. 

Than ôi! Cái mê do bất giác làm thay đầu đổi mặt khiến cho Diệu Thọ (pháp danh của 

Ngài Lai Quả) tôi đâm ngực dậm chân đau lòng khóc to, nguyện đem giọt nước mắt 

này rưới khắp thân tâm của chúng sanh trong lục đạo hóa thành nước cam lồ khử mê. 

Tôi thường nghĩ: Pháp của Thiền Tông là một đại pháp hiếm có, một tâm pháp rất 

quý. Nếu tự bỏ đi tu pháp khác, thì cũng như là người toàn thân đều là của báu lại bỏ 

của mình mà cầu báu của người khác. Thiền Tông tham thiền tức là tìm của báu nơi 

chính mình, một mai tìm được, thành Phật còn có dư thừa. Cho nên một pháp này, 

người đạt đạo bảo tôi chẳng thành Phật thì có thể được, chứ bảo tôi chẳng hoằng đạo 

này thì chẳng được. Sao vậy? Kẻ nghiệp nhẹ thì phí thời giờ ít. Kẻ nghiệp nặng cần 

phải tu thời giờ nhiều, cuối cùng là con ba ba trong lu chẳng thể chạy mất. Người hóa 

đạo cần phải đem cái sở hữu của mình chia cho các loài hữu tình. Tự mình đã được 

thọ dụng cũng phải khiến tất cả chúng sanh đồng được thọ dụng, cho nên gọi là tha 

thọ dụng. 

 

100. TỰ THỌ DỤNG. 

Mười phương hư không, tất cả vi trần số đồng hư không, trong mười phương thế giới 

có tất cả chúng sanh, tất cả các địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh muốn thọ nhận sự giáo 

hóa của pháp tôi, trước tiên ăn thịt thân tôi. Nếu có một chúng sanh chẳng thọ sự giáo 

hóa của pháp tôi, chẳng ăn thịt của thân tôi, tôi thệ chẳng thành Phật. Cho nên ở trong 

nhân địa hỷ xả tất cả, chỉ biết có chúng sanh, chẳng biết có mình. 



 55 

Tự nguyện dắt người mù qua cầu, thế người què mang đồ vật, thay người điếc truyền 

ngôn ngữ, nói chuyện với người câm. Thấy kinh Phật và giấy chữ bỏ bậy dười đất, 

lượm đem cất và quý trọng, thấy sách vở thế gian rơi rớt giữa đường, lượm cất và 

kính trọng, đừng cho đó là những việc nhỏ mọn phiền phức, công thu dù nhỏ, tích nhỏ 

thành to. Người xưa nói “Ngộ đại thừa, hành tiểu thừa. Mỗi bước tiểu thừa tức Đại 

thừa". Đến nay thấy người trong một thế giới thì dùng thân người trong nhiều thế giới 

để cúng dường. Thấy người của một hư không, dùng thân người của hai hư không 

cúng dường. Người ăn thịt tôi sẽ tin pháp tôi. Người ăn thịt tôi là nuôi dưỡng chúng 

sanh của tôi. Xả bỏ thịt nhiều chừng nào thì độ chúng sanh rộng chừng nấy khiến cho 

hư không giới tận, chúng sanh giới không độ tha viên tròn tự độ cũng xong gọi là tự 

thọ dụng vậy. 

Đức Phật có nói rằng “Theo quán nhập vào chỗ quyền diệu chỉ thú sâu xa". Cho nên 

được ý phải quên lời. Lịch Đại Tổ Sư truyền ý chỉ Thiền tông, Như Lai tiếp căn khí 

bậc đến. Nay gặp thời mạt pháp như lá rụng mùa thu, ngay lúc này phải có cách nào 

làm cho Phật pháp hưng thạnh như cá lội dưới ao xuân. Tuy Phật giáo có theo thời 

gian mà thay đổi, nhưng tự tâm xưa nay không khác. Mặc cho tội lỗi bị phiêu bạt như 

cánh hoa trôi cũng chỉ là diễn sự, phù trầm. Thấy trăng lặn trăng mọc cũng đều là việc 

qua lại mà thôi. Nghĩ vật trong thân tợ như vô hình, động niệm thì khiến thân tạo tác. 

Xem ngoại cảnh kia như dương diệm (sự huyễn hóa không thật), nhắm mắt khoanh 

tay quy về ẩn tàng. Lửa giận bốc cháy trời Sơ thiền thành than. Sông ái vọt ra đất Nhị 

thiền sẽ chìm lĩm. 

Than ôi! Thích ở tha hương, địa ngục, thiên đường như ở khách sạn, lại quên quê nhà. 

Súc sanh, ngạ quỷ mà khen là bạn lành. Đi khắp lục đạo không sót một chỗ, ở trong tứ 

sanh không có lúc dừng. Vì vậy kiếp này thọ thân này, kiếp khác thọ thân khác, liền 

quên thân hình của địa ngục, thay đầu đổi mặt khó nhớ cái tướng của ngạ quỷ. Mở 

mắt nhìn ra, buồn thấy sanh linh đầy đất. Chỉ một loài trâu thôi, thảm trạng cũng khó 

nói hết, sừng dài trên đầu mà quên hình dạng xấu xí, đuôi ở sau đít thích xua đuổi 

muỗi mòng, bị đánh một roi, hai mắt rơi lệ, bước thiếu nữa bước, thân bị đòn đau. 

Đừng nói biến thành trâu là khổ, chưa bằng cái khổ địa ngục đâu! Ôi! Đau đớn thay! 

Khổ vui muôn ngàn sai khác toàn do một niệm, phàm thánh khác xa đều tại chính 

mình. Đến hôm nay trụ quả tu nhân từ thân phàm mà huân nghiệp thánh. Đến hôm 

nay trụ quả tu nhân, tu thân phàm mà huân nghiệp thánh. Mang nhân tu quả, ngộ tâm 

địa mà quét cảnh duyên.  

Diệu Thọ tôi trước tác sanh này là việc cần kíp trước mắt, tỏ bày tình thật chỉ lối cho 

người tu hành. Đầu tiên nêu Giải Báng khử bỏ gai gốc bên đường. Kế nói Phù Tông 

chỉ con đường về bằng phẳng. Người đi đường chỉ cầu đến nhà thì đâu ngại đường xa. 

Người xem sách này chỉ cầu chánh đạo thì đâu sợ phiền phức. Môn Giải Báng chia 

Tông, Giáo, Luật, Tịnh (l), Phù Tông Thuyết (2) định một trăm quy điều. Chẳng nên 

thấy mênh mông mà vội thối, xem toàn quyển ngại nhiều, nếu chấp như vậy thì đâu 

bằng nữa trang kinh trong Đại Tạng. Thử hỏi: Từ Nam kinh đến Bắc kinh, một con 

đường có cái phiền của hành trình, cái rộng của trạm nghỉ, cái nghiêm của đò ải, cái 

nặng của lương thực. Chẳng ngại gì đem việc đi đường này cẩn thận viết thành một 

quyển sách, thì số câu văn, số pho quyển so với Thuyết này chắc chắn là còn nhiều 

hơn. 

Buồn thay! Từ hạng phàm phu của chúng ta nói đến địa vị Thánh nhân, trong đó sự 

thật trãi qua, đối với bậc thượng căn im lặng vô ngôn có thể ngộ đạo; đối với hàng 

trung căn phải nhờ lời nói, hành rồi mới ngộ đạo; đối với bọn hạ căn cần phải chỉ đạo 

nhiều cách, nói tánh nói tướng, nói đốn nói tiệm, lâu lắm mới ngộ đạo. Như lên núi 



 56 

lấy của báu, người căn khí lớn ngay tại chỗ chuyển thân lấy liền; người căn khí bậc hạ 

một phen đi lên, lại đi lên, lên mãi mới lấy được. Trong số đó, cũng có người đi tay 

không trở về, có người tìm chẳng thấy của báu, có người bỏ mạng vì cầu của báu. Căn 

cơ không phải một thứ, thuyết này hợp với mọi căn cơ thượng, trung, hạ. 

Thường thường, người không tin sách này, bệnh ở chỗ là sợ ngôn cú nhiều, đường đi 

rắc rối, tự nhận mình là kẻ độn căn. Tại sao vậy? Vì pháp môn khác, một câu Phật 

hiệu, hoặc một câu chú, trì trọn đời xong việc, không có gì thêm nữa. Tại sao Thiền 

tông nói quá tỷ mỹ phiền toái mà hạnh thì thô tạp. Chẳng tin thì được, còn tin thì bực 

bội cau mày. Buồn thay! 

Xin mời người đọc hãy thì nghiệm một phen xem! Người chưa dụng công cảm thấy 

dường như văn nhiều. Nếu người tiến sâu e trách là nghĩa cạn, chẳng những trách cạn 

mà còn cho là quá sơ lược. Tôi trước tác sách này chẳng tránh khỏi sự chê trách, song 

tôi chẳng nệ quê mùa đem hết chỗ thấy của tôi để báo ân Phật. Nhưng ân Phật, dùng 

hư không vi trần, một vi trần là một Lai Quả tan xương nát thịt cũng khó báo hết. Chỉ 

có học Phật pháp, đem pháp làm lợi chúng sanh, dẫu người nghiệp dày, người khổ 

sâu, tôi ắt chịu cực theo chúng khổ, khổ đến ngoài mười pháp giới, quày đầu tìm một 

mảy may bùn đất bất khả đắc, thật là quy về vô sở đắc vậy.  

   

101. THIỀN PHÁP. (Tổ Sư Thiền) 

Điều quan trọng nhất của người tham thiền là trước tiên phải rõ tông chỉ của Thiền, kế 

đó hiểu cách tham. 

Trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, chư Phật và chúng sanh chỉ cách một cái 

vọng tưởng, hữu tâm thì thành chúng sanh, ly tâm thì thành chư Phật. Thiền này chính 

là ở sau tâm chư Phật, trước tâm chúng sanh. Chư Phật và chúng sanh chỉ cách một 

chữ Thiền, Thiền ở giữa Phật và chúng sanh. Cửa ải Thiền này chưa mở thì là chúng 

sanh giới, mười phương hữu tình vô tình bị một cửa ải Thiền này nhốt chặt. Cửa ải 

Thiền này bị đập vỡ thì thành cảnh giới chư Phật, mười phương chư Phật, Bồ Tát, Tổ 

Sư một vai chung gánh, một thể thừa đương. Cho nên Thiền Tông lấy câu thoại đầu 

làm viên ngói gõ cửa, đời này chẳng mở, đời này gõ, đời sau chẳng mở, đời sau gõ, 

đời đời kiếp kiếp chẳng làm việc thế gian, chẳng hành pháp thứ hai, chuyên môn tử 

thủ cái cửa ải Thiền này. Gõ tới một ngày nào cửa ải mở (ngộ) thì ông già Thích Ca 

và Long Thiên Hộ Pháp đều vui mừng khôn xiết, nhớ lại thuở trước rơi lệ khóc to, 

buồn vui lẫn lộn. 

Lại, Thiền là một tờ giấy mỏng giữa định và loạn. Thiền là một mảy bụi giữa mê và 

ngộ. Thiền là một điểm nhỏ giữa Phật và chúng sanh. Thiền là một miếng giẻ lau giữa 

sạch và nhơ. Thiền là một thanh kiếm báu giữa Phật và ma. Thiền là chiếc thuyền Từ 

trong biển khổ. Thiền là thuốc hay cho người bệnh. Thiền là cây đuốc sáng trong con 

đường tối tăm. Thiền là pháp lớn để liễu thoát sanh tử. Thiền đoạt lấy cái ổ Niết Bàn. 

Thiền là con đường lớn thành Phật. Thiền là cái búa bén đập phá hư không. Thiền là 

tảng đá nặng đè chìm đại địa. Thiền diệt tham sân si. Thiền quét kiến chấp nhân ngã. 

Thiền sanh mười phương Phật. Thiền nói pháp nhiều như vi trần. Thiền nuôi dưỡng 

thanh tịnh Tăng. 

Phải biết, tam thế chư Phật, chư đại Bồ Tát, lịch đại Tổ Sư, Thiện tri thức xưa nay đều 

từ Thiền này sanh. Người mê Thiền này thì thành chúng sanh. Người ngộ Thiền này 

thì thành chư Phật. Lại, Tổ Đông Độ Tây Thiên trụ trong Thiền này. Mười phương đại 

địa trụ trong Thiền này. Mười phương pháp giới trụ trong Thiền này. Mười phương 

hư không trụ trong Thiền này. Sum la vạn tượng trụ trong Thiền này. Sự lớn lao của 



 57 

Thiền bao trùm hư không. Thiền là nhà ở của Phật, Tổ và chúng sanh. Người nghe 

được một chữ Thiền, thấy một chữ Thiền, nói một chữ Thiền đều gieo trồng hạt giống 

Phật. Cho nên kinh nói “Xưng một tiếng Nam Mô Phật đều đã thành Phật đạo" tức là 

nghĩa này vậy.  

   

102. TU TẠP HẠNH. 

Người tham thiền giữ chắc một môn làm công phu. Chuyên tham thiền này hết một 

đời còn chưa dễ gì làm xong, đâu nên nay làm việc này mai làm việc khác. Phải như 

con chuột gặm quan tài, chỉ gặm một chỗ, hôm nay cũng gặm, ngày mai cũng gặm, 

đời này cũng gặm, đời sau cũng gặm, chịu khó lâu dài, một mai gặm lũng, được thọ 

dụng như ăn đồ ngon, như vậy mới là tay tài giỏi. Nếu gặm bên đông chẳng lũng, liền 

qua bên tây, gặm dưới đáy chẳng lũng, lại hướng lên trên nóc gặm, dẫu cho ông gặm 

ba mươi năm vẫn là một cái quan tài không lũng mà chỉ bị nát vỏ mà thôi. Ngay lúc 

gặm nếu tâm tư phiền não thì dẫu cho nhịn đói chịu khát, bò tới mà gặm, giỏng đít mà 

gặm, gặm đến chóng mặt trọn chẳng thể lũng, sau mà ngu si khổ não như thế! Như 

nghe người nói lạy Phật hay, liền lạy Phật, nghe người nói niệm Phật hay, liền niệm 

Phật, nghe người nói xem kinh tốt, liền xem kinh, nghe người nói tham thiền tốt, liền 

tham thiền, nghe người nói đi hành hương tốt, liền đi hành hương, rốt cuộc là bị 

chuyển theo lời của người, chỉ làm uổng phí thời giờ, hỗn loạn pháp môn. 

Như thế nào mới chẳng uổng phí thời giờ, chẳng hỗn loạn pháp môn? Thử hỏi “Lạy 

Phật là ai?" biết chăng? "Xem kinh là ai?", "Niệm Phật là ai?", "Tham thiền là ai?", 

"Đi hành hương là ai?" biết chăng? Ngộ được người lạy Phật, ngộ được người xem 

kinh, ngộ được người niệm Phật, ngộ được người tham thiền, ngộ được người hành 

hương, chỗ hành như thế chuyển được tất cả, chẳng bị tất cả chuyển. Đây gọi là chẳng 

uổng phí thời giờ, cũng gọi là chẳng hỗn loạn pháp môn. 

Nếu tu tất cả tạp hạnh, cần phải ngộ tâm tu, chẳng nên mê tâm tu. Ngộ tâm tu tạp 

hạnh thành lục độ vạn hạnh. Mê tâm tu tạp hạnh thành luân hồi sanh tử. Nếu ngộ tâm 

tu thì chẳng cần hỏi. Nếu mê tâm tu thì phải mau mau chạy vào cửa Thiền Tông đem 

tâm tu ngộ, rồi mới có thể tu tạp hạnh. 

Có người hỏi “Thế nào là mê tâm? Thế nào là ngộ tâm?" 

Đáp “Hễ hữu tâm đều gọi là mê tâm. Tâm vốn vô sanh, mới gọi là ngộ tâm. Người tu 

hành cần phải xét kỹ!  

   

103. CẦU THẦN THÔNG. 

Người tham thiền tham thẳng chẳng nghỉ, tham thông tự liễu ngộ. Ngay lúc tham, 

chẳng được có tâm chờ ngộ, chẳng được cầu huyền diệu, chẳng được chê pháp chẳng 

linh, chẳng được sanh phiền não, chẳng được sanh hoan hỷ, chẳng được sanh sợ hãi, 

chẳng được cầu thần thông. 

Thường thường, người học pháp cầu thần thông tính học thần thông rồi có thể bảo hộ 

quốc gia, gìn giữ phú quý, có thể dạo chơi phương khác, có thể báo oán cừu, có thể 

được trường thọ, có thể làm phát đạt, có thể mưu sự nghiệp, có thể khỏi bị người hiếp 

đáp. Như thế đều bị gọi là kiến giải của kẻ ngu. Sao vậy? Quỷ thần ở khắp nơi đều có, 

hễ cầu thì có thể được thần thông, song rốt cuộc chẳng phải của mình có. 

Như đời Đường có ngài Tam Tạng Đại Nhĩ đến Kinh, tự xưng có thần thông. Nam 

Dương Huệ Trung quốc sư lúc đó ở tại triều, liền hỏi Tam Tạng Đại Nhĩ: Nghe nói 

Tam Tạng có thần thông phải chăng? 



 58 

Vị Tam Tạng này đáp: Phải. 

Xin hỏi ông: Tâm tôi ở tại chỗ nào? 

Đại sư là thầy của một nước, đâu nên ở trên cầu Thiên Tâm xem hát xiệc. 

Quốc sư có nghĩ như thế, nên đáp: Đúng. 

Rồi Quốc sư nhập Na-già định, hỏi Tam Tạng.  

Tam Tạng câm miệng, không đáp được.  

Quốc sư quở rằng: Ông đã hồ tinh (con chồn hoang) này đến làm loạn Đường triều. 

Bèn đuổi ra. 

Thử hỏi: Người đã có thần thông còn bị trục xuất, chúng ta là người tu mù luyện đui, 

cầu thần thông đã nuốt bao nhiêu khổ, đã tốn bao nhiêu tiền còn khó có lúc đến tay. 

Dẫu cho thần thông đến tay còn chẳng bảo đảm được sự lâu dài của nó. Nghĩ như thế 

rồi, hãy mau mau tham thiền, đem cái công phu cùng vốn liếng cầu thần thông để cầu 

tham thiền thì tương lại rất có triển vọng. 

Lại nói, người khai đại ngộ đáng lẽ phải có thần thông, thần thông lộ bên ngoài không 

có, thần thông thầm bên trong cũng phải có. Nếu thật không có thần thông mà nói 

khai đại ngộ thì người ta không tin. Thử hỏi: Thế gian lấy pháp lợi sanh, chưa nghe 

nói lấy thần thông lợi sanh. La Hán có thần thông còn chẳng trụ thế. Bồ Tát lấy pháp 

lợi sanh thường trụ thế gian. Lại, Chư Tổ đời trước đa số có thần thông, chỉ tự chẳng 

nói tôi có thần thông. Người Đại thừa cho thần thông là đồ bán ế đương cơ. 

Người Tiều thừa thì cho thần thông là kỳ đặc, hy hữu. Thật là chưa biết chỗ trọng yếu 

của cơ giáo vậy.  

   

104. HIẾU THẮNG. 

Mgười tham thiền chỉ lo chân thật tham thiền, nỗ lực công phu. Lúc đánh mất công 

phu, lấy đầu đập vào cột, hoặc đập đầu xuống đất, nước mắt tuôn dầm dề trên má, mới 

có tư cách tham thiền. 

Nếu chẳng ở trên bổn tham gấp lo dụng công phu mà chuyển ở ngoài công phu khoe 

tài, tôi cao, ông thấp, tôi làm được, ông không làm được. Như vậy, thật là uổng phí 

thời giờ, như tọa hương, người ngồi hôn trầm, ta ngồi tỉnh táo. Người bảo hương cúi 

đầu, ta bảo hương ngay thẳng. Người đứng dậm chân, ta đứng thẳng như tường vách. 

Người ngủ duỗi chân, ta nằm kiết tường. Người suốt ngày nói chuyện, ta suốt ngày 

không mở miệng. Người đi đường quay đầu, ta đi đường oai nghi. Người phạm quy 

củ bị phạt, ta giữ quy củ tu hành. người gặp người chào hỏi, ta gặp người đụng phải 

mà không biết (có nghi tình). Người thỉnh khai thị nhiều, ta chưa từng thỉnh một lần. 

Người ngủ mê, ta chẳng nằm. Mỗi ngày người ăn bốn bữa, ta ăn ba bữa. Người thích 

ra ngoài làm ruộng, ta thích tịnh tọa. Người này nhân cách tuy cường thắng, song 

chẳng phải tư cách của đạo nhân. Tâm hiếu thắng này, có người ở trên đạo tâm muốn 

thanh cao, có người ở trên nhân ngã dành hơn thua, cũng chẳng hoàn toàn là phải, 

cũng chẳng hoàn toàn là quấy. Nếu hoàn toàn là phải thì không có cơ hội khai ngộ. 

Nếu hoàn toàn là quấy thì tuy hiếu thắng cũng là hiếu thắng ở trong đạo tràng, ở trong 

chúng tu hành. Cho nên chỉ cho "hiếu tham thiền" chứ không cho hiếu thắng, mới là 

người chân thật hiếu thắng. 

Phải biết, lớn nhất trên trời, không ai bằng Thiên Vương, Thiên Vương lớn nhất cũng 

không qua khỏi cái chết. Điều lớn nhất của con người là sống. Điều lớn nhất của sống 



 59 

chẳng qua được cái chết. Dẫu cho người cường thắng nhất, anh hùng nhất của cõi trời 

cõi người rốt cuộc chẳng lớn hơn sanh tử. Đã biết sự trọng đại của hai chữ Sanh Tử 

siêu cõi người cõi trời, nếu ở tại cõi trời cõi người giành cường giành thắng thì chẳng 

phải bậc trượng phu xuất cách. Cần phải trụ Tòng Lâm chuyên lo việc lớn sanh tử. 

Một mai việc lớn này làm xong, thật là thế gian không thể sánh được. Việc sanh tử 

này, dù ông tu pháp môn nào, muốn liễu sanh tử chỉ là gián tiếp, chỉ có một pháp 

tham thiền hợp cơ bậc nhất, rất là trực tiếp. Pháp tham thiền không có đại dụng nào 

khác hơn là minh tâm kiến tánh, liễu sanh tử, thành Phật Tổ, độ chúng sanh đó là 

chánh dụng của tham thiền. Bỏ pháp tham thiền này ra, đều là pháp môn hàng nhì.  

   

105. DỤNG CÔNG PHU NGOẠI ĐẠO. 

Người tham thiền cần phải quyết tử giữ chặt pháp thiền. Người chẳng biết tham, 

chẳng chịu tham, chẳng thể tham, chẳng nguyện tham, cũng chẳng bao giờ rời bổn 

tham. 

Thế nào là bổn tham? 

Bổn tham, người đời có cái tham này, tăng sĩ có cái tham này, người nguyện tham có 

cái tham này, người chẳng nguyện tham có cái tham này. Thật vì mọi người vốn sẵn 

cái tham này (nghi tình) nên mỗi người chưa từng rời cái tham này. Người không 

tham cũng có bổn tham, người tham cũng có bổn thamn, chưa ngộ là bổn tham, ngộ 

rồi cũng bổn tham, sơ tham là bổn tham, lão tham cũng là bổn tham, đều do mọi 

người vốn đủ tâm này, vốn đủ tánh này, cho nên người hành đạo thiền chính là có đủ 

bổn tham. Tâm của mỗi người như vậy, nghĩa của bổn tham cũng như vậy, đây gọi là 

cội gốc của sự tham thiền. 

Lúc gần đây, có người thu thiền biết rõ tham thiền là pháp môn bậc thượng, là hơn hết 

các thừa, tự cảm thấy không đủ sức tham thiền, trở lại dụng công phu ngoại đạo của 

lúc trước, thật đáng thương xót! Tự bỏ Đại thừa, lượm Tiểu thừa, bỏ nhân địa Phật, 

lấy nhân địa thế gian. Người tham thiền tại sao có cái lầm này? Do người tham thiền 

chẳng biết cội gốc của tham thiền, cho nên chẳng dám dụng công sâu học Phật, vì 

càng học càng không. Hôm nay thấy được cái không này lại sanh hoảng sợ, vì nhớ lại 

lúc ở tục gia thường nghe người ta nói: Xuất gia là vào cửa không mà chẳng biết 

nghĩa không là gì? Ta hôm nay nếu dụng công phu theo thế tục cảm thấy dường như 

có sức mạnh, lại còn cảm thấy có mùi vị nữa. Nếu dụng công tham thiền, cái này cũng 

quét sạch, cái kia cũng quăng hết, khiến cho sắc thân một chút cũng chẳng trụ, vọng 

tâm một chút cũng chẳng dính mới thật là vào cửa không, chẳng bằng dùng công phu 

ngoại đạo của mình trước kia mới thực là đúng đắn. Người ấy nghĩ như vậy bỏ chánh 

đạo theo ngoại đạo. Tu theo ngoại đạo được sanh lên cõi Trời, lúc tuổi thọ ở cõi Trời 

hết trở lại đầu thai vào thân người, thân heo dê. Chánh đạo thì thành Phật, vĩnh viễn ra 

khỏi sanh tử luân hồi. Ước mong người dụng công phu ngoại đạo hãy so sánh lại thử 

xem! Lại nữa, công phu của ngoại đạo, người thế tục dụng có công, tăng sĩ dụng có 

lỗi. Vì sao có lỗi? Xuất gia tham thiền là để liễu thoát sanh tử, công phu của ngoại đạo 

thêm sanh tử, chẳng phải lỗi là gì?    

  

106. HIỂU LẦM. 

Người tham thiền hoặc do trong đời quá khứ tạo nghiệp ác nặng, nghiệp thiện nhẹ 

hoặc chưa gieo duyên với Phật hoặc chưa tu tập Bát Nhã, dù được xuất gia, nhưng 

khó nhập đạo, một phen gặp nghiệp duyên đời trước, chẳng phải tâm cuồng thí thân 

cũng loạn. Như người đi lạc đường bỗng gặp đống vàng, hoang mang không biết phải 



 60 

làm sao, lượm thì chẳng được, bỏ thì thấy tiếc. Lượm thì sợ bị phạm pháp, bỏ thì sợ 

người khác lấy. Suy nghĩ trăm mưu ngàn kế cũng chưa biết phải làm sao, lâu ngày kết 

nơi tâm dần dần thành ra bệnh nặng. Việc khác cũng lấy đây suy ra mà biết. Do đó, 

thân điên cuồng, tâm rối loạn, người có ý bài xích Thiền Tông, thấy người đó dường 

như nhập ma, dường như bệnh tâm thần, vội gán tội cho Thiền Tông, do tham thiền 

mà có chứng bệnh này. Kỳ thật là do họ không có tri kiến chân chánh về Phật pháp, 

mù quáng tạo nghiệp địa ngục A Tỳ mà chẳng tự biết. Có bọn người tu đại thừa. Cho 

nên Chứng Đạo Ca nói “Văn thuyết Như Lai đốn giáo môn, hận bất diệt trừ như ngõa 

toái" nghĩa là “Nghe người nói môn đốn giáo của Như Lai (tức là Tổ Sư Thiền), hận 

thù muốn đập tan nát như ngói bể". Vừa nghe có người muốn tham thiền, vội nói 

“Tham thiền e sợ nhập ma", chận đầu đốn một nhát, khiến người nghe liền đổi pháp 

tu, như vậy cứ bài xích cái pháp khác mình. Cái tội phá pháp không có cái tội nào lớn 

hơn tội phỉ báng Thiền Tông. 

Nhưng bệnh này do hai nhân duyên phát khởi: 

l. Trong tiền kiếp, tâm nhiễm yêu ghét quá sâu, tu hành tà đạo hoặc ngỗ nghịch với 

cha mẹ, hoặc phỉ báng Thánh Hiền, hoặc làm nhơ uế già lam, hoặc phá giới luật, xứng 

ý thì vui như điên, nghịch ý thì giận phát cuồng, khiến cho thân tâm thác loạn, đều do 

thức hôn mê thân vô chủ lạc mất chánh niệm, đuổi theo ác cảnh làm những hành vi 

trái lý, tục gọi là bệnh tâm thần, Tăng gọi là nhập ma. Những việc này với việc tham 

thiền thật chẳng có mảy may dính dáng. 

Thường thường, có người sợ nói “Tham thiền dù tốt, nhưng sợ nhập ma". Lời này thốt 

ra khỏi miệng, nhất định bị đọa địa ngục không cứu được. Sao vậy? Tự mình lìa đại 

pháp tham thiền lại dạy người lìa đại pháp tham thiền như thấy người té xuống nước, 

tự mình chẳng chịu cứu, còn bảo người khác đừng cứu. Tội ấy thế nào? Hãy nghĩ 

xem! 

Lại như tự mình chẳng hành Phật đạo, nói Phật đạo sai, cũng khuyên người khác đừng 

hành Phật đạo, nghiệp ác này cảm hai thứ báo: 

a)- Tự phỉ báng chánh pháp, bị đọa địa ngục A Tỳ một đại kiếp mới ra, còn phải chịu 

ở địa ngục hàn băng. 

b)- Đoạn hạt giống thiện của người khác khiến cho người sanh phỉ báng, phải đọa địa 

ngục A Tỳ bốn đại kiếp, ra khỏi địa ngục này rồi còn phải chịu các địa ngục khác nữa. 

Sao chẳng nghĩ đến điều đó! Chướng nặng đời trước chất chứa tới đời này đến nỗi 

thân tâm lúc nào cũng cuồng loạn, lạc mất chánh niệm, gánh chịu khổ sở. Nếu biết 

phải tự trách lấy mình, đâu dám phỉ báng chánh pháp. Cái bệnh nặng này chỉ có tham 

thiền mới có thể trị, không có pháp nào khác để cứu, sao lại đặt điều vu khống là tham 

thiền sanh ra cái bệnh nặng này? Đây dù là lời nói không có căn cứ mà đã tạo tội lớn. 

Vì sao? Người thế tục dù không tham thiền cũng có bệnh tâm thần, có bệnh điên 

cuồng, nên các nơi đều có nhà thương điên để trị liệu, sao lại gán tội cho tham thiền. 

Người phỉ báng tham thiền không có nhà thương nào trị được. 

2. Cần phải biết rằng thường thường người mắc chứng bệnh này, vì trong đời trước 

tạo nghiệp quá thuần thục chưa kịp chịu cái quả báo khổ kịch liệt. Do nhân cảm quả, 

nay bỗng gặp nhau khiến cho thân tâm đều tối, mờ mịt chẳng tự biết. Vì tạo nhân này 

nên cảm báo này, như sứt môi là do phỉ báng Tam Bảo, phỉ báng Thiện tri thức, lại 

như lúc còn ở thế tục lén làm tổn thương người vô tội, trộm vật của chúng tăng, dâm 

với người có đạo, lừa gạt vật quý, phạm các thánh giới căn bản của Phật, nhẹ thì thổ 

huyết mà chết, nặng thì nhập ma mà chết, có người bị mù mắt, có người bị chết bất 

đắc kỳ tử. Phạm tội thì phải chịu lấy quả báo, theo lý thì thọ báo đời sau, nhưng vì 



 61 

nghiệp ác quá nặng nên hiện đời bị giảm thọ. Có người nghiệp ác nặng hơn nên ngay 

nơi thân đang sống này bị đọa địa ngục. 

Người ta thường nói “Nhập ma là ma nhập tâm khiến cho tâm cuồng loạn". Điều đó 

chẳng đúng. 

Trong kinh Đại Bát Nhã có đoạn Xá Lợi Phật hỏi Ngài Văn Thù: Sức ma rất lớn hay 

nhập vào tâm phủ của người đặng làm chủ phải chăng? 

Ngài Văn Thù đáp: Chẳng phải vậy. Này Xá Lợi Phất! Phật, Bồ Tát có thể nhập vào 

tâm của ma, ma chẳng thể nhập vào tâm của Phật, Bồ Tát và người tham thiền. 

Lúc ấy, ma tính nhập vào tâm Tỳ Kheo mà không nhập được. Bồ Tát Văn Thù nhập 

vào trong tâm ma, liền hiện ra ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp, thuyết pháp Bát 

Nhã, Trời, người nghe pháp ngộ đạo rất đông. Sau khi ra khỏi tâm ma, mà ma chẳng 

biết vừa rồi là Bồ Tát Văn Thù khiến ma làm Phật thuyết pháp, Trời người khai ngộ 

cũng có, tỳ kheo đắc quả cũng có. Ngài Văn Thù lại nhập vào tâm của Xá Lợi Phất 

làm Phật thuyết pháp như trước. Thế nên biết rõ ràng ma chẳng thể nhập vào tâm 

người. Tất cả Thánh hiền có thể nhập vào tâm ma khiến ma cuồng loạn, khiến ma già 

nua cũng có. 

Ước mong mọi người hoặc niệm ác hoặc niệm thiện sau khi thọ quả báo thiện hoặc ác 

rồi đều có hy vọng liễu thoát sanh tử luân hồi. Nếu miệng nói một chữ Ma, tâm nghĩ 

một niệm Ma, là lìa giòng giống Phật, dần dần thành quyến thuộc Ma vương. Phật tử 

chẳng làm việc ma, làm thì thành con của ma. Tôi thống thiết khuyên quý vị Tăng tục 

là phải làm Phật tử chân chánh. 

Thế nào là người Phật tử chân chánh? Trì cấm giới của Phật, hành chánh hạnh của 

Phật, nói lời của Phật, ăn thức ăn của Phật, mặc y của Phật, làm hạnh của Phật, ở chỗ 

của Phật, ngồi tòa của Phật, nằm giường của Phật, đây là việc lục độ vạn hạnh của 

người Phật tử chân chánh vậy. 

Pháp tham thiền được coi là trên hết, tất cả pháp phàm phu ngoại đạo thì mê tâm, 

pháp tham thiền thì ngộ tâm. Mặc cho thân bệnh, tâm bệnh, bệnh điên, một phen trị 

liền lành, khôi phục lại nguồn tâm, thuốc đến bệnh trừ, hiểu lầm đổi thành liễu ngộ. 

Người phỉ báng tham thiền, gán tội cho tham thiền là nhập ma, đâu biết bệnh ma ở thế 

gian chỉ có tham thiền mới trị được. Kẻ phỉ báng tham thiền chẳng phải là ma, là cái 

gì? Nhưng cái bệnh phỉ báng tham thiền, dù phương pháp nào cũng chẳng trị được, 

rốt cuộc thành ra bị đọa địa ngục.  

   

107. CÔNG PHU CHẲNG BỊ THẾ GIAN CHUYỂN. 

Người tham thiền dụng công phu đến chỗ chẳng bị tất cả chuyển, chẳng bị thế gian 

chuyển, chẳng lẽ không ăn cơm thế gian, không uống trà thế gian? Thực chẳng phải 

vậy. 

Đã biết thế giới vô thường, các hành chẳng phải trường cửu, dù ở thế gian mà thường 

lìa thế gian, chỉ ở đất thế gian mà chẳng nhiễm tình thế gian. Vì sao nói chỉ ở đất thế 

gian? Phải biết, đất là chỗ sanh là đồ dinh dưỡng con người, đất là chỗ chúng sanh tạo 

nghiệp, đất là chỗ chư Phật thực hành việc giáo hóa, đất là chỗ Bồ Tát hành đạo, đất 

là chỗ nhân gian tạo ra vật dụng, đất là chỗ loài người và chúng sanh đứng chân. Ba 

tai nạn lớn đến thì quả đất bị hủy diệt. Người tu hành chí đạo, cho đất là nhà lửa, cho 

đất là biển khổ. Cái hại của đất rất lớn mà cái lợi của đất cũng rất lớn. Người có sanh 

lão bệnh tử, đất có thành trụ hoại diệt. Đại tử của người, đại không của đất, đất cùng 

người đồng một bản tánh, đất cùng người chung một thứ sanh. Người tham thiền ở 



 62 

nhờ nơi đất, vì đất cho người ở là trong bổn phận, chẳng phải là ngoài bổn phận, nên 

dù ở mà không có lỗi. 

Tình thế gian là tất cả sự thấy nghe, thủ xả, cảm tình yêu ghét, nhân ngã thị phi, phiền 

não vô minh, quả báo thiện ác, thiên đường, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, tham sân, 

thập ác, ngỗ nghịch, bất thiện, cho đến tất cả hành vi trong cuộc sống hàng ngày.... 

Nay chúng ta dụng công phu tham thiền có ngày đập vỡ Lao Quan thì chẳng những 

tình thế gian không mà đất thế gian cũng không, vật ngoài bổn phận chẳng trụ mà vật 

trong bổn phận cũng chẳng trụ. 

Hôm nay công phu chẳng bị thế gian chuyển là vì luôn luôn chuyên tâm nhất trí dụng 

công phu, không có mảy may dính mắc ngoại cảnh, nên ngước lên chẳng thấy bầu 

trời, chẳng những chẳng thấy mà cái niệm ngước lên còn bất khả đắc thì đâu có bầu 

trời để thấy, cúi xuống không thấy mặt đất, chẳng những không thấy mà cái kẽ hở để 

cúi xuống cũng bất khả đắc thì đâu có mặt đất để thấy. Thậm chí đi chẳng biết mình 

đi, ngồi chẳng biết mình ngồi, đứng chẳng biết mình đứng, nằm chẳng biết mình nằm, 

đều là quên thế gian. Các thứ của thế gian đã quên được sạch hết, ấy là công phu tham 

thiền đã lìa thế gian. Nay còn ở thế gian là vì nuôi dưỡng tham thiền, thân dù trụ ở thế 

gian bất quá là do nghiệp báo của thân tạo từ đời trước. Nghiệp báo còn một ngày thì 

thân trụ một ngày, lúc nghiệp báo hết thì thân trở về đất. Đất nuôi dưỡng thân ta, thân 

ta trụ ở trên đất. Cảm cái ơn của đất và nước vun bồi đạo niệm cho ta. Cảm cái đức 

của thế gian làm cho ta ngộ pháp thân. Mấy mươi năm công phu chỉ lo tham thiền, ăn 

của thế gian, uống của thế gian mà chưa làm việc cho thế gian, nay mượn hương hoa 

thế gian để vun bồi phước huệ cho mình. Một mai công phu làm đến nơi đến chốn thì 

chuyển được thế gian. Đó là: 

Tương thử thân tâm phụng trần sát, 

Thị tắc danh vi báo Phật ân. 

Cũng gọi là tổng báo tứ ân (ân Phật, ân sư trưởng, ân cha mẹ, ân chúng sanh) vậy. 

   

108. CÔNG PHU CHẲNG BỊ THÂN CHUYỂN. 

Người tham thiền làm được đến chỗ chẳng bị thế gian chuyển là công phu có tiến bộ 

rồi. 

Thế nào là chẳng bị thế gian chuyển? Như ngay lúc tham thiền, bên ngoài có sắc 

tướng đẹp, không có tâm ngó ngàng tới, đây gọi là chẳng bị thế gian chuyển. 

Chẳng bị thân chuyển: Thân là gốc của các khổ, thân là kẻ đầy tớ của thế giới, thân là 

nhang đèn của thiên đường, thân là hòn sắt nóng của địa ngục, thân là rượu ngon của 

Tu La, thân là yết hầu của ngạ quỷ, thân là lông vẩy của súc sanh, thân là túi phẩn của 

loài người, thân là thiền định của nhị thừa, thân là hóa thân của Bồ Tát, thân là sự 

nghiệp của chư Phật, thân là tâm can của Tổ sư. Một chữ Thân khổ phi thường mà vui 

cũng phi thường. Thân là dụng cụ của việc ác cũng là dụng cụ của việc thiện. Phải 

biết thân vốn vô tình, bị hữu tình sai khiến tạo nên thế giới, tạo nên nhân gian, cho 

nên chẳng có thân thì không tạo được. Ngày nay, tham thiền chính là cần phải đập vỡ 

cái dụng cụ tạo nghiệp này. Sao nói là dụng cụ? Thân dù vô tình, nếu bị người ác chi 

phối thì người ác làm chủ thân này, người ác muốn ăn cơm, sai khiến cái thân mau 

mau đi làm cơm, muốn tà dâm, sai cái thân mau mau làm việc xấu. Do đó, thân là 

người gỗ, người gỗ cho nên là dụng cụ của người ác. 

Người tham thiền ngay lúc dụng tâm nếu tùy thân (dụng cụ) chuyển động thì lúc đó 

công phu tham thiền dễ dàng bị thân chuyển. Há chẳng thẹn ư? Nếu thấy sắc đẹp thì 



 63 

xả con mắt, nghe tiếng hay thì xả lỗ tai, ngửi mùi thơm thì xả lỗ mũi, nếm vị ngon thì 

xả cái lưỡi, xúc giác êm ái thì xả thân căn, biết pháp hay thì xả ý căn. Thân dụng cụ 

tạo nghiệp này hoàn toàn xả được hết tức là chẳng bị thân chuyển. Nếu không có sức 

để xả hoàn toàn, chỉ xả một hai chỗ, rốt cuộc cũng bị toàn thân chuyển. Sắc thân này 

rất là lợi hại, như người bị con mắt chuyển thì công phu tham thiền bị đánh đổ, tham 

cái vui chốc lát của thế gian, muốn quày đầu dụng công lại thì tâm vẫn bị chi phối, dù 

dụng công thế nào đều chẳng nhập tâm như cách lớp giày gãi ngứa. Từ đây về sau 

uổng chịu khổ một đại kiếp, thân bị lửa đốt thành đống lửa, vào đất không cửa, kêu 

trời chẳng thấu. Lúc này phải chịu đau khổ dài lâu, chỉ vì lúc trước thích vui chốc lát, 

bây giờ chịu khổ tâm nào nhớ đến công phu. Vì thế, người tham thiền hận cái thân 

này đến thấu xương, vội lo tham thiền, chẳng cho có một niệm nhỏ duyên ở trên thân. 

một phen bị chuyển đi rồi khó mà trở lại, dù cho có trở lại cũng chỉ là một bộ mặt giả. 

Sao vậy? Sau khi bị thân chuyển thì thân liền thọ quả báo hiện tại, vị lai ở nhân gian. 

Vì thế, dù thân có ngứa, có đau, có nhơ, có sạch cũng đừng màng đến nó là tốt nhất. 

Vừa để ý đến thân là bị thân chuyển. Ngay lúc bị thân chuyển, phải mau quở lấy 

mình, mới có thể cứu được.  

   

109. CÔNG PHU CHẲNG BỊ TÂM CHUYỂN. 

Người tham thiền dụng tâm, trên tâm là thiền, trên thiền có tham. Có cả ba: tâm, 

thiền, tham, mới là chánh tham. Người chẳng chánh tham, chẳng biết tâm là vật gì, 

chẳng biết thiền là vật gì, cũng chẳng biết tham là vật gì. Nếu biết được tâm là gốc vô 

minh, vọng là gốc của biến đổi, nếu tâm vô sở trụ thì vọng chẳng có chỗ dựa, do đó 

phàm có tâm chỉ là một lời nói, phàm có vọng chỉ là thể hư vô. Nếu ở nơi tâm chẳng 

biết vọng, nơi vọng chẳng biết tâm, tâm và vọng đều chẳng biết gọi là nghi tình, dùng 

nghi tình này mà tham thiền ắt sẽ thành Phật. Sao vậy? Chư Phật ngộ tâm này thành 

Phật, chúng sanh mê tâm này thành chúng sanh, người tham thiền ở giữa cửa mê ngộ 

của tâm này giống như tay trái nắm quyền chúng sanh, tay phải nằm quyền chư Phật. 

Người tham thiền, tâm là thiền, thiền là tâm, có thiền tức tâm, có tâm tức tham. Ba 

chữ thiền, tâm, tham, vốn là một, vì phương tiện mới phân thành ba. Tâm dụ cho tội 

của người huyễn. Thiền dụ cho vật của người huyễn. Tham dụ cho tay của người 

huyễn. Dùng tay người huyễn cầm vật huyễn để phá hoại thân huyễn, thật là lấy 

huyễn trừ huyễn. Phải biết, tội của người huyễn lớn hơn hư không, tội của người 

huyễn lớn hơn đại địa, tội của người huyễn lớn hơn nghiệp chúng sanh, tội của người 

huyễn lớn hơn phước chư Phật. Người tội huyễn này ban đầu chẳng tin mình có tội, tự 

hỏi “Tôi có tội gì?" Sau này sống lâu trong thế gian, chịu sự bức bách của hoàn cảnh, 

rồi được người chỉ dạy mới biết thấy một chữ Thấy là gốc tội lớn, nghe một chữ Nghe 

là gốc tội lớn, giác một chữ Giác (cảm giác đau ngứa) là gốc tội lớn, biết một chữ 

Biết là gốc tội lớn. Tội trạng của tâm, sơ lược có bốn điều là Thấy Nghe Giác Biết, 

rộng thì vô cùng vô tận. Muốn tránh những tội lớn kể trên thì phải an trụ nơi tâm. 

Sinh sống nơi tâm thì không gì sánh bằng, vì:  

Chẳng vinh nhục, cũng chẳng thân sơ,  

Chẳng có ngày đêm và sáng tối.  

Đầu đội Phật, đôi chân đạp Phật,  

Mỗi tiếng trong miệng đều là Phật.  

Ngoài Phật ra, thì chẳng gì khác,  

Tâm là cõi Phật Thường Tịch Quang. 

Thiền tâm chẳng vỡ khẩn thiết tham, 



 64 

Tham thấu thiền tâm ngộ bản lai. 

Bản lai vốn tự không tu chứng, 

Tu chứng đâu ngại gì bản lai. 

Chính người này, mới là thực chân,  

Không đầu không chân không lục căn. 

Không nhờ siêng năng khổ tham thiền, 

Khó tránh lầm lỗi nhận khía cân. 

Dặn dò người chưa phá Thiền quan, 

Chẳng nên nhận giặc cho là con. 

Đã quyết tham thiền phá Thiền quan, 

Chưa đến Thiền quan cần khổ tham. 

Khổ tham quên lời lại quên thân, 

Cái đạo quên thân chưa phải chân. 

Phải mau nhận rõ cái người quên, 

Một tay đấm ngã người dụng tâm. 

Tâm tức người, thì người tức tâm,  

Sau khi quên tâm chẳng sơ thân, 

Thẳng đến cõi Phật Thường Tịch Quang.  

 

110. CÔNG PHU CHẲNG BỊ HÔN TRẦM CHUYỂN. 

Người tham thiền dựng thẳng xương sống, để tay trên đùi, cổ dựa bâu áo, chẳng chút 

lơi lỏng. Công phu đề khởi câu thoại đầu mỗi chữ rõ ràng, niệm niệm sáng sủa, chẳng 

gấp chẳng huỡn, buông cũng chẳng xuống, đề cũng chẳng lên. Nói buông chẳng 

xuống là vì công phu thuần thục như vọng tưởng, vọng tưởng không đề khởi mà tự 

khởi, thoại đầu muốn buông mà chẳng thể buông giống như dòng nước sông Dương 

Tử ngày đêm chảy mãi muốn ngưng nghỉ chẳng thể được. Nói đề chẳng khởi là công 

phu miên mật, sức tham dũng mãnh không một chút gián đoạn. Không có gián đọan 

thì công phu liên tiếp chẳng ngừng, nếu ngừng tức là buông xuống. Buông xuống rồi 

đề khởi lại thì công phu không khẩn thiết. Tóm lại, không thôi nghỉ thì không buông 

xuống, không buông xuống thì không đề khởi, vì công phu chưa bị đánh mất thì đề 

khởi cái gì? Nên nói đề chẳng khởi là vậy. 

Nói hôn trầm là hễ hôn liền đen tối khiến cho đánh mất công phu, hễ trầm thì liền 

chìm mất khiến cho ngủ gật không hay. Hôn trầm có hai nghĩa: 

Thân hôn trầm, là ở trong thế giới này ngày đêm hướng ra ngoài tìm cầu, tùy dòng thế 

tục sâu vào dòng thế tục không chút hay biết. Chẳng biết thân ta tồn tại không lâu, 

chẳng những không biết tồn tại không lâu luôn cái chẳng tạm có cũng không biết, 

giống như mở mắt chiêm bao thì lâu hay chậm, biết hay không biết đều chẳng thật. 

Tâm hôn trầm: Bản thể của tâm cùng khắp không gian và thời gian, con người ứng 

dụng hàng ngày mà chẳng tự biết. Dẫu cho biết nó lại lầm cho thân là sở hữu của tâm, 

và chẳng có người nào không màng đến thân. Cho việc làm của tâm là chủ của thân, 



 65 

thân hôn bất động thì liền chìm nơi giường chõng, cũng là do tâm hôn làm nên. Than 

ôi! Đại địa hôn hôn, nhân tâm hôn hôn, nghiệp thức hôn hôn, đợi đến lúc nào mới 

tỉnh. Đau đớn thay! 

Chúng ta là người tham thiền biết rõ tâm là huyễn hóa, thân là bóng bọt, đều bị hôn 

trầm ràng buộc. Tự ta tham thiền đắc lực, thân chẳng bị hôn trầm chuyển, tâm cũng 

chẳng bị hôn trầm chuyển. Thẳng đến chỗ sâu kín của Thiền, chẳng những thân tâm 

chẳng trụ hôn trầm mà dẫu cho chỗ thanh tịnh sáng sủa cũng chẳng thèm trụ. Lực 

lượng của công phu này chẳng bị hôn trầm chuyển. Dẫu cho chuyển dến chỗ nào thì 

ngay chỗ đó tiếp tục công phu. Lâu ngày, ở trong công phu, chẳng biết có hôn trầm, 

trong hôn trầm có công phu đắc lực. Công phu cùng hôn trầm lập thành một khối, mới 

cho là công phu chẳng bị hôn trầm chuyển, chuyển đi cũng có công phu. 

  

111. LÀM CHỦ SANH TỬ. 

Người tham thiền tham đến thân bất khả đắc, tâm bất khả đắc, thân tâm đều bất khả 

đắc thì người nào tạo sanh, người nào tạo tử? Nếu sanh tử không ai tạo thì sanh tử vốn 

không, như thế tức là nghĩa vô thủy vô sanh. Tâm đã vô sanh thì sanh từ đâu có? Có 

tức là sanh, có sanh ắt có diệt, niệm niệm sanh diệt chẳng ngừng thì đâu phải là công 

phu vô tâm. Nếu cái tâm tham thiền đến chỗ vô tâm thì chẳng cho có một tâm, cũng 

chẳng cho có hai tâm. 

Có người hỏi: Ngay lúc tham thiền, nói hai tâm chẳng cho có thì đúng, tại sao một 

tâm cũng chẳng cho có? 

Đáp: Nếu biết có một tâm thì có năng biết sở biết, tức thành hai tâm. Do hai tâm này 

đã bất khả đắc nên một tâm đương nhiên cũng bất khả đắc. Sao vậy? Trong Tín Tâm 

Minh nói "Nhị do nhất hữu, nhất diệc mạc thủ" (hai do một mà có, một cũng chẳng 

trụ), đó mới là thật một tâm, là thật lìa sanh diệt, là thật lìa sanh tử. Phải biết, sanh 

diệt là nhân, sanh tử là quả. Trước liễu cái nhân sanh diệt, sau diệt cái quả sanh tử. Tại 

sao có người tâm diệt mà thân chưa diệt, có người thân diệt mà tâm chưa diệt. Ý ấy 

thế nào? Tham thiền đến chỗ Không tịch, vô niệm vô sanh, gọi là tâm diệt. Nhờ cái 

thân hữu tận (tạm có) này hành cái hạnh vô lậu, đây gọi là thân chưa diệt. Có người 

thân diệt mà tâm chưa diệt, thân này là do cảm quả báo đời trước chịu các khổ vui, 

báo khổ vui hết thì thân diệt vong, đây gọi là thân diệt. Nhờ cái nhân thiện ác mà cảm 

cái quả thiện ác, đây gọi là tâm chưa diệt. Tâm diệt, thân diệt lại có hai nghĩa: 

l. Tâm diệt thì sanh cũng diệt, hễ có sanh thì mỗi mỗi đều sanh. Than ôi! Có sanh thì 

có luân hồi, có tánh mạng, có sanh tử, có thế giới. Hễ diệt được cái sơ sanh từ vô thủy 

thì đủ thứ sanh liền diệt. 

2. Tâm diệt thì thân cũng diệt, hễ tâm sanh thì đủ thứ thân sanh. Buồn thay! Thân 

thiên nhân, thân tu la, thân loài người, thân địa ngục, thân tất cả các loài chim bay thú 

chạy, nếu làm cho cái sơ tâm từ vô thủy này diệt thì đủ thứ thân liền diệt vậy. Tham 

thiền dũng mãnh một mạch tham thẳng chẳng ngừng nghỉ, dẫu cho Phật khuyên ta 

đừng tham ta cũng chẳng tin, ma buộc ta đừng tham ta cũng chẳng nghe. 

Đến đây chẳng những được làm chủ sanh tử mà cũng được làm chủ sanh diệt, thủ 

phạm của sanh diệt bị cái đắc lực của tham thiền bắt được. Vui mừng biết bao! Người 

tu hành dụng công phu phải làm chủ sanh tử mới cho là công phu liễu sanh thoát tử, 

mới cho là công phu minh tâm kiến tánh, mới cho là công phu đại triệt đại ngộ, mới 

cho là công phu thành Phật làm Tổ. Nói tóm lại, chỉ có công phu tham thiền mới có 

thể khiến mọi người làm chủ sanh tử. Cảm tạ Phật, Tổ và đại chúng.  



 66 

   

112. ĐẦU SÀO TRĂM THƯỚC. 

Người tham thiền nghĩ thế gian vô thường, quán thân rất khổ, tại sao ở chỗ khổ chịu 

cái thân khổ này? Thật người tu giống như người đời. Đó là ông khổ, tôi khổ, toàn 

thân là khổ, cả thế giới là khổ, há chẳng thành cái biển khổ sao! Người ta thường nói 

“Biển khổ mênh mông, ngày nào dứt. Sanh đến tử đi, bao giờ thôi". Do đây tức tối 

tràn hông, dũng mãnh lập chí lớn xuất trần, một chân nhảy ra khỏi cũi lồng phàm phu, 

xuất gia thọ giới, cầu thầy học đạo, chịu khổ tham thiền ngày đêm không gián đoạn, 

không rảnh ăn cơm, đâu dám ngủ nghỉ, thu nhiếp thấy nghe, nỗ lực tham thiền, dũng 

mãnh chẳng màng tất cả, quyết chí muốn thấu tam quan, tế tâm truy cứu càng vi tế 

đến chỗ vô tâm, sau khi quên vô tâm thì chẳng sanh cái sanh. Cái sanh chẳng sanh, ấy 

là dụng tâm chân chánh. Chỗ dụng tâm được toàn chân. 

“Chân tâm dụng, tuyệt sơ thân, 

Chư Phật chẳng thể gần, 

Chúng sanh chẳng thể biết, 

Tự bước lên quan ải, đến đầu sào trăm thước, 

Chưa đến nơi, chớ do dự, trên đường đầu sào nhiều lối tẻ. 

Chân trước sình, chân sau bùn, dù bước khó khăn không thấy mệt, 

Bắt đầu đông, dần dần ít, đến chỗ vắng người khó hỏi đường. 

Chẳng sợ quỷ, chẳng sợ thần, từng bước từng bước thẳng tiến lên, đường thiền trơn 

trợt cứ đi mãi, 

Qua đất bằng, đến chân núi, chân trái đụng nhằm cọp, chân phải 

dẫm nhằm rắn. 

Núi khó leo, đường khó đi, gai gốc rậm rạp tổn thương người, 

Đi một bước, giở một chân, tay nắm chẳng kịp thân liền ngã. 

Trong bụng đói, mắt rơi lệ, dũng mãnh chạy thẳng lên một mạch, hễ tay buông lỏng 

mất mạng ngay, 

Chân đụng đá, chân đụng mây, nhân ngã chẳng màng còn ai.  

Chẳng thấy trời, chẳng thấy người, chư Phật chư Tổ chẳng quan tâm, Bồ Tát cũng khó 

độ thân ta. 

Phóng mắt nhìn, không một trần, hoát nhiên vượt qua lên đường hết lối, leo đến đầu 

sào cần tiến tới, 

Từ chỗ này, tiến một bước, mười phương thế giới hiện toàn thân”.  

 

113. TRÊN BỜ VỰC THẨM BUÔNG TAY. 

Người tham thiền cần phải đến chỗ tuyệt đỉnh của thiền. Ước mong sư tăng trong 

Thiền Tông và tất cả người đời hãy tìm đường tiến lên, chân bước vào cửa mới được 

khen là bậc cao nhân cái thế. Nếu ở mãi trong trần ai bị bụi đóng khói xông thì chẳng 

phải là thượng sách của người tham thiền. 

Người có chút tri thức nghĩ trần thế như đôi dép rách, tưởng danh lợi như bùn dính 

chân, thế gian là lao ngục, gia đình là gông xiềng, con cái là quỷ đòi nợ, vợ chồng là 



 67 

kẻ báo thù. Xem kỹ thế gian không có một cái gì là phải, sao chẳng quày đầu tự hỏi 

lấy mình. Hỏi rằng “Cái gì là ta?" Đáp “Trừ cái đãy da thúi này ra, hãy truy vấn thật 

sâu, hỏi đến miệng ăn cơm mà chưa nhai một hạt gạo, thân mặc áo mà chưa dính một 

tấc tơ". Lại xét kỹ thêm, bậc căn khí lớn một bước lên núi, đã đến đảnh núi, đều thiết 

yếu là chớ màng đến mình và người, chẳng nên nhìn các núi ở bốn phía. Cuộc sống 

trên núi cũng chẳng phải việc của mình huống là việc khác. Theo sự hiểu lầm của 

người đời, cho “Pháp tham thiền là việc phiền toái, nào là lên núi, nào là đến đảnh, 

nào là khởi nghi, nào là thâm nhập. Sao chẳng một ngày, hai ngày, một khắc làm 

xong, khỏi bị kéo tới kéo lui, cảm thấy dường như quá khó, khiến cho người nghe sợ 

mà lại ngán". Thật là lầm lớn vậy! 

Phải biết: Thân ông sẵn có một vị Phật sống, chẳng ở ngoài thân, chẳng ở trong thân, 

chẳng ở chặng giữa của thân, chưa lìa thân ông một chân, nửa bước. Ông nghĩ có biện 

pháp nào để thấy được vị Phật sống này? Ông hãy suy xét kỹ lưỡng xem! Nếu chẳng 

màng đến thì cô phụ tánh linh, chôn mất chính mình, chìm mãi trong lục đạo, không 

có ngày thoát khổ, có thể nào nhẫn tâm chẳng màng đến nó chăng? 

Hôm nay đã giảng đến "trên đầu sào tiến thêm một bước", rất là trọng yếu, tại sao lại 

đem mấy lời thế tục này nói để làm gì? Chính ngay khi nói, xin hỏi, người đã đến 

tuyệt đỉnh núi, lên núi không lối, xuống núi không đường, chính là chỗ miệng chẳng 

thể bàn, tâm chẳng thể nghĩ thì đâu có ngôn thuyết, đâu có tâm tư. Phải biết chỗ cùng 

tột của Thiền Tông là đường ngôn ngữ dứt, chỗ tâm hành diệt, không thể nghĩ suy. 

Nay nói "trên bờ vực thẳm buông tay" là chẳng phải việc thế gian và xuất thế gian có 

thể so sánh. Tôi hôm nay giảng đến chỗ này đều chưa nói rõ. Tại sao vậy? Ước mong 

người đọc chớ hiểu lầm mà trách rằng “Cái cảnh giới của khai ngộ sao chẳng thố lộ ra 

hết". E tai hại cho tiền trình của người học, nên tôi y theo người xưa nói “Nếu ta nói 

trắng ra cho ông nghe, đến khi khai ngộ, ông sẽ mắng ta". Bởi vậy, tôi chẳng muốn bị 

thiên hạ mắng.  

   

114. TUYỆT HẬU TÁI TÔ. (Chết rồi sống lại) 

Người tham thiền, trước tiên học tử thế, rồi học tử thân, lại học tử tâm. Thế có thể 

chết, thân chẳng thể chết. Thân có thể chết, tâm chẳng thể chết. Phải biết, tử thế tức là 

chết cái sắc không của thế gian. Tử thân tức là chết cái nghiệp tướng của thân. Tử tâm 

tức là chết cái mê chướng của tâm. Thực ra chẳng phải tử thế vì tử thế thì không còn 

xứ sở, cũng chẳng phải tử thân vì tử thân thì không còn thế gian, lại chẳng phải tử tâm 

vì tử tâm thì không còn thân thể. 

Từ địa vị phàm phu cho đến kiến tánh thành Phật không có chút kỳ lạ, chỉ là lìa hết tất 

cả sự tương đối của thế gian như sắc không, sáng tối, lấy bỏ, yêu ghét.... Vậy thân, 

tâm, thế giới, cả ba đều lìa sạch hết, tịch diệt không còn, luôn cả cái không còn cũng 

chẳng còn, ấy là đại tử (tuyệt hậu), rồi đại hoạt (sống) trở lại (tái tô). Khi ấy mới có 

thể chấn đại địa, động chư Thiên, mới có thể liễu sanh tử, mới có thể thành Phật, Tổ. 

Nay khuyên mọi người hãy làm con người này, hãy hành cái việc này, hãy tu cái nhân 

này, thì quyết định cảm cái quả này. 

Hỏi: Người phàm phu chết rồi sống lại được gọi là Thánh nhân, từ đâu hạ thủ công 

phu? Người thế gian có thể hành thử, nếu hành chẳng đến thì thân người phàm vẫn 

còn nguyên, nếu hành đến được thì trở thành Thánh nhân, tốt biết bao! 

Đáp: Ông ngay chỗ Thân, Tâm, Thể mà hạ thủ công phu, vậy làm sao liễu được thế? 

Làm sao quên được thân? Làm sao không cái tâm? Những việc này đều là việc nhỏ, 

dù trình độ thấp kém cũng chẳng cần phí nhiều công phu, chẳng tốn nhiều tiền bạc, 



 68 

vai chẳng gánh nửa cân, tay chẳng xách bốn lượng, chỉ ôm chặt câu thoại đầu, hôm 

nay cũng tham, ngày mai cũng tham, năm nay cũng tham, năm tới cũng tham, lâu 

ngày thuần thục tự có ngày đạt đến mục đích. Điều khẩn yếu là dù sống dù chết cũng 

chỉ hành pháp này, chẳng hành pháp khác, dù nguy dù vong chỉ một tâm này, chẳng 

sanh tâm khác. Nơi một tâm một pháp khai ngộ thì chắc chắn sẽ được kiến tánh dễ 

như ăm cơm uống nước vậy. Nếu nhiều tâm nhiều pháp thì khó như mò kim dưới đáy 

biển. Khó dễ đều do mình. Người tuyệt hậu tái tô chân thật, gặp người mắt sáng 

(người đã ngộ) giơ tay hạp chưởng, cử chỉ nói nín, cơ phong qua lại đều ăn khớp 

nhau. Nếu lúc ở trên bờ vực thẳm vừa sanh lo nghĩ liền thành người đọa thân tử hán 

(thằng chết), nghĩa là người nửa chết nửa sống. Người này gặp Thiện tri thức ngữ 

ngôn vấn đáp thì đỏ mặt tía tai, nếu bị hỏi nữa, tâm sanh hoang mang. Học nhân 

chẳng nên học người này.  

   

115. QUA SƠ QUAN. 

Người tham thiền căn khí lớn nhỏ bất đồng. Sức lớn thấu thẳng ba quan, sức nhỏ thấu 

hai quan, sức nhỏ hơn chỉ thấu Sơ Quan. Để thấu Sơ Quan, thật đã phải chịu biết bao 

gay go, nếm biết bao gian khổ mới tiến qua quan này. Một phen tiến qua quan này 

mới biết từ vô lượng kiếp làm thiện tạo ác, sanh tử luân hồi đều là một trường mê 

mộng. Nay tỉnh lại rồi, rất sanh hổ thẹn, có người buồn vui lẫn lộn, có người rơi lệ 

khóc to. Từ đây thay đầu đổi mặt chuyên làm công việc bảo nhậm, ba thứ ác nghiệp 

nơi thân, bốn thứ ác nghiệp nơi khẩu, ba thứ ác nghiệp nơi ý sẽ dần dần tự sạch hết, 

còn tập khí căn bản sâu nặng cũng sẽ từ từ tẩy sạch. Đối với bốn ác nghiệp khẩu, ba 

ác nghiệp ý từ xưa đến nay cử tâm tức lầm, động niệm tức trái, sức của Phật Tổ, cũng 

chẳng thể trừ giúp ta được, Bồ Tát nguyện lớn cũng chẳng thể cứu ta được. Diêm 

Vương ác lớn cũng chẳng thể diệt giúp ta được. Phật, Tổ nếu trừ được tham sân si cho 

ta thì cũng trừ được cho người khác, ắt mọi người trong thiên hạ đều được độ hết. Bồ 

Tát chẳng cứu được ta thì ta làm sao được cứu. Nếu ta được cứu thì người thế gian 

cũng đều được cứu, vậy cả thảy đều vô ngã, vô ngã rồi thì làm sao có thế gian! Diêm 

Vương nếu diệt được cho ta thì địa ngục, tam đồ sẽ không có người đến, hạt giống địa 

ngục cũng không thì còn ai làm Diêm Vương! Tham sân si của tâm là hạt giống của 

thế giới, hạt giống của pháp giới, hạt giống của lục đạo, hạt giống của cõi u minh. 

Muốn bứng cây, phải nhổ gốc. Hạt giống là cái gì? Là tâm của chúng ta. Hôm nay 

tiến vào quan khẩu câu thoại đầu của Tổ sư thiết lập rồi, chẳng những tiến vào quan 

mà ở ngoài quan này nghỉ ngơi cũng được vô cùng thọ dụng. Sao vậy? Vì thân nghiệp 

bất tịnh, khẩu nghiệp bất tịnh, ý nghiệp bất tịnh đâu thể đạt đến biên giới của Sơ 

Quan. Người nào có thể nói ra một câu chuyển ngữ (lời nói vô sở trụ) thì đã qua Sơ 

Quan, cũng gọi là chứng ngộ. Người chưa chứng ngộ cần phải ba nghiệp trong sạch, 

rồi mới nói đến việc tiến vào Sơ Quan. Đến đây thì thành Phật chẳng xa. Chỗ tôi 

giảng đây đều là trình tự công phu, chứ chẳng phải chỗ thấy. Chỗ thấy, người đến tự 

biết, chẳng cần tôi giảng. Tôi giảng thành quấy.  

 

116. PHÁ TRÙNG QUAN. 

Người tham thiền cần phải nỗ lực tham, đừng có một chút do dự, vì do dự ắt ngừng 

nghỉ khó tiến. Người đã qua Sơ Quan thấy đến việc dưới cửa Tổ sư, biết được cái tâm 

độ thế của Tổ sư. Dù ở trong cửa mà lẩn quẩn ở góc điện. Người chưa nhập vào chỗ 

sâu kín trong nhà thì có tình hình như thế. Có người còn chưa thấy đến tim phổi của 

Tổ sư, chỗ sâu kín bên trong, vì thế sau khi ngộ lại phải nghi nữa, là ý này vậy. Người 

xưa nói “Trước khi chưa ngộ như mất cha nẹ, sau khi đại ngộ lại như mất mẹ cha". 



 69 

Đây là sau khi phá Sơ Quan lại khởi nghi tình mạnh mẽ cầu tiến lên. Sau khi ngộ, 

dụng công có hai con đường: Một con đường vẫn y theo đường cũ tiến tới tức là con 

đường dụng công ban đầu. Đây là công phu của bậc đại nhân. Nếu sau khi ngộ tu 

hành, chỉ là tu mà vô tu, vô tu mà tu, có thể gọi là công phu bảo nhậm. Đây là kiến địa 

chẳng trụ mà trụ. Nếu cầu chân trụ cần phải chân hành, đến chỗ phải tiến qua một lớp 

cửa nữa, chân hành chẳng hành, chân trụ chẳng trụ, đến đây cái quan ải của Tổ sư 

thiết lập không ngăn trở được. Cái đại nghi sau khi đại ngộ so với người sơ học còn 

mãnh liệt hơn, vì chẳng cầu ngộ, chẳng cầu mê, chẳng thành Phật, chẳng độ chúng 

sanh, tâm tham, ý cũng tham, thức cũng tham, thế cũng tham, thân cũng tham, tinh tấn 

cũng tham, biếng nhác cũng tham, có giới cũng tham, không giới cũng tham, định 

cũng tham, loạn cũng tham, ngu cũng tham, trí cũng tham, hôn trầm cũng tham, vọng 

cũng tham, mê cũng tham, tỉnh cũng tham, đây gọi là đại tham sau khi ngộ. Đại tham 

tức là trùng nghi (ngộ rồi nghi lại) vậy. Có công phu trùng nghi chắc chắn sẽ phá 

Trùng Quan. Người tiểu căn mặc dù sanh tử có thể liễu, luân hồi có thể ngừng, đây 

chỉ là nửa đường mà họ chẳng chịu tự bỏ để tiến lên, vì chẳng tự bỏ tức là có sở trụ 

rồi. Phải dũng mãnh tiến lên đến chỗ chẳng nghi thì Trùng Quan thật chẳng còn xa. 

Đợi khi công phu miên mật, người và pháp đều quên, phàm thánh chẳng khác, dần 

dần thấu qua Trùng Quan. 

Ba quan của Thiền Tông chỉ nói chỗ hành, chẳng nói chỗ thấy. Chỗ thấy như người 

uống nước lạnh nóng tự biết. Chẳng phải tôi không nói, chớ nghi tôi không lời, mọi 

người đến đây rồi tự biết.  

    

117. THẤU LAO QUAN. 

Người tham thiền sau khi phá Trùng Quan, cần nhất không nên lìa công phu bước 

đầu. Như người dùng chân đi đường, chẳng phải tàu thủy, chẳng phải xe lửa, thí dụ 

dùng chân đi đến địa phận Trấn Giang dụ cho phá Sơ Quan. Người sức nhỏ dừng lại 

lưu luyến mấy ngày hoặc trụ luôn ở đó. Đây là chỗ hành của người qua Sơ Quan. 

Người sức lớn biết chỗ này chẳng phải là tin tức đến nhà liền bỏ đi, trên đường không 

có gai gốc sỏi đá, đại lộ bằng phẳng, dụ cho sau khi phá Sơ Quan không còn chút trở 

ngại, vung tay đi thẳng, lại đến Nam Kinh (Trùng Quan) phạm vi rộng lớn hơn, nhãn 

giới mở mang, đa số người muốn trụ ở đây. Suy nghĩ thêm nữa, phía trước còn có 

đường đi nên tiếp tục tiến tới, càng đi càng thấy thù thắng hơn. Phật pháp vốn chỉ một 

thừa, phương tiện mà nói thành ba. Thiền Tông vốn một pháp ngộ, vì con người căn 

khí có lớn nhỏ, nên phương tiện nói có ba quan. Nhưng ba quan này có người sơ tham 

dũng mãnh truy cứu thẳng phá Lao Quan. Có người sơ tham thẳng phá Trùng Quan, 

về sau chịu khổ tu hành lâu ngày cũng phá Lao Quan. Lại có người sơ tham hạnh 

chẳng tinh nhuệ, sức chẳng dũng mãnh, song cũng ráng sức qua Sơ Quan. Người sức 

lớn như voi qua sông, chân đạp đến đáy. Người sức trung bình như nai qua sông, chân 

ở giữa chừng. Người sức nhỏ như thỏ qua sông, nổi trên mặt nước. Giả sử đều là bậc 

thượng căn tham thiền thì cùng nhau đến Mạt Hậu Lao Quan, đồng thời đập vỡ, ra 

khỏi Lao Quan. Tình trạng sau khi ra khỏi Lao Quan dù tất cả kinh giáo của chư Phật, 

ngữ lục của Tổ sư, sự nghiệp độ sanh của Bồ Tát, pháp giới, hư không giới, thật tế 

giới, Chân Như giới, Niết Bàn giới, bất cứ cảnh giới Phật Thánh nào, đếu nhất thời 

siêu việt. Ví như tất cả chư Phật và chúng sanh chưa ra ngoài hư không một bước, 

Lao Quan chính là ở ngoài hư không. Ra khỏi hư không tức là ra khỏi Lao Quan, nếu 

lấy hư không dụ cho Lao Quan, vậy ai là người ra được cái Quan này? Chỉ có người 

tham thiền mới chẳng nhọc nửa bước mà chắc chắn ra được cái Quan này. 

Người đọc hỏi: Nghĩa chánh sao chưa nói rõ? 



 70 

Đáp: Chẳng phải vậy. Nghĩa chánh của một quan còn chưa nói, huống là ba quan ư!  

   

118. BUÔNG KHÔNG XUỐNG. 

Người tham thiền đối với thế giới thân tâm buông không xuống. Thân ở trong Tòng 

Lâm mà tâm ở ngoài thế gian. Tu không lợi ích, không chút tiến bộ, phải biết là do 

tâm bị nghiệp thức nhốt chặt, thức bị ý mê hoặc nhốt chặt, ý bị tưởng trần nhốt chặt, 

tưởng bị thân thể nhốt chặt, thân bị gia đình nhốt chặt, gia đình bị sơn hà nhốt chặt, 

sơn hà bị đại địa nhốt chặt, đại địa bị hư không nhốt chặt, hư không bị vô minh nhốt 

chặt, vô minh bị bất giác nhốt chặt, bất giác bị chúng sanh nhốt chặt, chúng sanh bị 

mê luân (bánh xe mê lầm) nhốt chặt. 

Cái quan ải lớn của mê luân này từ xưa đến nay chẳng biết đã nhốt biết bao nhiêu hữu 

tình vô tình như thiên địa, nhật nguyệt, người và phi người, nhà cửa, cây cối, cầm thú, 

nam nữ.... Quá khứ đã nhốt trải qua vô lượng kiếp, rồi hiện tại cho đến vị lai cùng tột 

vô lượng kiếp chẳng biết nhốt đến khi nào mới thôi. Than ôi, đau đớn thay! Xem đi 

xét lại đều do ba chữ Buông Không Xuống mà ra, làm cho hồ đồ hỗn loạn. Nếu thức 

buông xuống suy lường, thân buông xuống vọng tưởng, hư không buông xuống đại 

địa, gạch ngói buông xuống đất sình, như thế, thức buông suy lường rồi thì tâm bất 

khả đắc, thân buông vọng tưởng rồi thì thân bất khả đắc, hư không buông đại địa rồi 

thì thế gian bất khả đắt, vậy ba thứ thân, tâm, thế hoàn toàn buông xuống thì muốn 

tìm một chúng sanh cũng không ra. Phải biết ba chữ Buông Không Xuống bản lãnh 

rất lớn. Nó khiến "bất giác" thành chúng sanh, khiến vọng tưởng thành thân thể, khiến 

hư không thành đại địa, khiến thân xác nằm núi hoang, khiến đầu xanh thành đầu 

trắng, khiến đi bị ngồi, khiến chạy bị ngưng, ấy đều là sức lớn của mê luân. Nếu ta 

muốn có đủ sức làm cho cái mê luân được ngộ thì phải tìm ra một phương pháp 

buông xuống được. Phương pháp đó tức là pháp tham thiền. Hãy mau mau ôm chặt 

câu thoại đầu tham mãi, dẫu cho phải chịu khổ năm ba mươi năm cũng phải đập vỡ 

cái mê luân này mới được đến chỗ thôi nghỉ của việc tham thiền. Nay tôi dặn thêm 

một lời “Thôi nghỉ thì được, chỗ thôi nghỉ thì chẳng thể được".  

   

119. KHAI TÒNG LÂM. 

Người tham thiền sau khi ngộ rồi, tự lợi đã xong ắt phải độ người. Cái pháp độ người 

lợi nhất, lớn nhất chẳng bằng mở Tòng Lâm dựng đạo tràng. Phật ra đời cứu thế, sáng 

lập rừng Cấp Cô Độc, Thiên Đà La, núi Kỳ Xà Quật, Linh Thứu Sơn. Chư Tổ đời sau 

thì sáng lập đại tòng lâm để cho mười phương chúng sanh có chỗ yên tâm tu tập. Chỗ 

này là chỗ của tất cả hiền thánh huân tập, có Long Thiên, thần Già Lam hộ trì, dung 

nạp nhiều chúng, rộng độ nhiều người, quy củ trang nghiêm, so với các pháp môn 

khác không gì sánh bằng. Chư Phật chư Tổ đã như thế, ta cũng như thế, đây chính là 

thay Phật tuyên dương, giúp Phật hoằng hóa. 

Muốn sáng lập Tòng Lâm ắt phải y theo cổ pháp. Cổ pháp có hai: 

Một là chánh pháp trụ lâu ở thế gian, chỗ hoằng pháp độ sanh đều là Tòng Lâm. Hai 

là sau đời Đường Trung Quốc, Mã Tổ khai Tòng Lâm, Bá Trượng thiết lập Thanh 

Quy như lò rèn lớn, như lò đúc tượng đúc ra tượng Phật, đúc ra tượng Tổ. Nếu người 

trụ trì giữ đúng pháp Tòng Lâm thì tất cả chúng giữ quy củ. Trong Tòng Lâm, trụ trì 

tham thiền thì tất cả chúng đều tham thiền, trụ trì phạm pháp thì tất cả chúng phạm 

quy củ. Vậy muốn sáng lập Tòng Lâm việc trọng yếu nhất trước tiên là phải được nơi 

chốn thích hợp, kế phải được người thích hợp, có được cả hai mới thành tựu cơ sở để 

hoằng pháp. Muốn hoằng đại pháp phải nhờ đại nhân, có đại nhân hoằng đại pháp mới 

được gọi là cơ sở hoằng đại pháp. Thế nào là đại pháp? Nay các ông hãy tận sức suy 



 71 

nghĩ thử xem cái nào là đại cái nào là đại pháp. Hãy suy đi xét lại thì mới biết cái đại 

của thế gian chẳng qua nơi tâm. Tâm trùm khắp hư không, bao hàm đại địa. Tâm đại 

chẳng bằng pháp đại của đại tâm, ấy là cái đại pháp bậc nhất, đại pháp này chính là 

tham thiền. Có đất lập Tòng Lâm để cho người tham thiền ở, hành cái pháp tham 

thiền mới cho là bậc đại nhân ở đại Tòng Lâm hoằng hóa đại pháp. Nếu sáng lập được 

Tòng Lâm khắp đại địa cho mọi người an cư, phổ biến học đại pháp, ấy mới là chân 

khai sáng Tòng Lâm, là chơn trụ trì Tòng Lâm, là chơn hoằng đại pháp tham thiền. 

Nguyện tăng hành như thế, tục cũng hành như thế mới không cô phụ lòng ta.  

   

120. CHÁNH PHÁP TRỤ LÂU. 

Người tham thiền nên nghĩ pháp đã cứu ta vậy phải làm sao cho pháp cứu được 

người. Dùng cái pháp cứu ta để cứu người mới không cô phụ người lập pháp, cũng 

không trái ý của đại pháp. Pháp lợi người này chẳng phải pháp thế gian có thể sánh 

bằng. Tại sao? Vì học pháp thế gian thì thành thế gian. Pháp này chẳng những thành 

thế gian còn muốn độ thế gian. Làm sao độ thế gian? Phải biết mọi người có tâm, mọi 

người có pháp. 

Hỏi rằng: Không biết ta có tâm gì, có pháp nào?  

Đáp: Ngươi có đi đường chăng, nói chuyện, ăn cơm, giao thiệp chăng? 

Người hỏi nói: Những việc này ta thường làm đâu thể nói là tâm pháp. 

Đáp: Lúc ngươi ngủ tại sao không làm, lúc chết tại sao không làm, ngủ cũng có ta, khi 

chết cái thây ở trên đất cũng còn ta, tại sao không nói chuyện, không đi đường....  

Người hỏi vừa nghe lời này con mắt ngơ ngác không thể hỏi nữa. Thật rất đáng 

thương xót, ấy là ứng dụng hằng ngày mà chẳng tự biết vậy. Người khắp thế gian chỉ 

biết có ta, chẳng biết có tâm nên cứ luân hồi mãi trong tứ sanh lục đạo. 

Phật ra đời vì cái khổ của chúng sanh chẳng liễu tự tâm nên lập đại pháp để cứu tâm 

người. Đại pháp dù có ở Tòng Lâm, nhưng muốn trụ lâu dài thì phải trụ trong tâm của 

người tham thiền. Cái tâm tham thiền tức là đại pháp. Một người tham thiền thì đại 

pháp trụ trong tâm một người, mười người tham thiền thì đại pháp trụ trong tâm mười 

người, người khắp thế giới tham thiền thì đại pháp trụ trong tâm người khắp thế giới, 

pháp đồng như tâm, tâm đồng như pháp, người ắt có tâm, tâm ắt có pháp. Nếu người 

vô tâm thì không có pháp này. 

Hôm nay mới được phát minh chỗ chánh pháp được trụ lâu. Tại sao? Cái lâu nhất của 

thế gian chẳng bằng cái tâm lâu của con người, cái chánh nhất của thế gian chẳng 

bằng cái pháp chánh của con người, thế gian có thể hoại, tâm người chẳng thể hoại, 

pháp cũng như thế, thế gian có thể không, tâm người chẳng thể không, pháp cũng như 

thế, nên muốn chánh pháp trụ lâu cần phải có đất để trụ lâu, đất đó tức là tâm địa của 

con người vậy. Người hoằng dương đại pháp cần phải tự xét. 

Người tu hành nên trừ sạch tập khí thiện ác của tự thân, tẩy sạch cấu bẩn chơn vọng 

của tự tâm, tướng đi hình dạng như thần, tướng đứng như cây cột trụ, ngồi như 

chuông, nằm như cung, mới là có tướng tốt hoằng đại pháp. 

-----------------------  

 

 

 

  



 72 

 

  

 



1 
 

Tham Thiền Phổ Thuyết – Quyển Hạ 

Thiền Sư Lai Quả 

Việt Dịch: HT Thích Duy Lực 

Đức Phật ngộ đạo ở Tuyết Sơn xong, Ngài khai diễn chân kinh của ngũ thời bát giáo Tổ Ca Diếp 

kế thừa được truyền tâm ở núi Linh Thứu để ấn định tông thể của 28 vị Tổ Ấn Độ, 6 vị Tổ Trung 

Hoa. Tổ Đạt Ma ở Thiếu Lâm phó pháp cho Nhị Tổ, Lục Tổ Đại Giám ở Tào Khê ngưng truyền 

y. Các Tổ nối nhau ứng hóa đều và vâng lời dạy của Phật “Tự hành hóa tha” được coi là chánh 

hạnh. 

Mừng thay! Đức Như Lai là giáo chủ của trời người, là cha lành của bốn loại, là đại sư của ba 

cõi, cũng như quốc chủ là vị vua trị nước, trị dân, thì Đức Phật là vị chủ cứu người, cứu tâm. 

Có người gặp hoàn cảnh lôi cuốn thân làm điều ác, ta phải mau tìm cách khuyên can dìu dắt họ 

cải tà qui chánh. Có người tâm bị nhiễm điều ác, ta phải gấp dùng đạo “Phản vọng quy chân” 

cứu giúp họ. Đây là Phật dạy Tăng Sĩ phải làm hết thiên chức độ người. 

Cứu thế chẳng gì bằng cứu người. Cứu người, chẳng gì bằng cứu tâm. Pháp cứu tâm là đại pháp 

căn bản như rút củi dưới đáy nồi. Sao vậy? Thế giới thiện do người thiện. Người thiện do tâm 

thiện. Tâm thiện thì xưa nay cho đến đời sau, chỗ này nơi khác được gọi là thế giới thiện khắp cả 

mười phương. Vậy cái thiện của thế giới chỉ thẳng vào tâm thiện. Tâm này tuy thiện mà thật ra 

chưa tận thiện. Vì sao? Vì tâm là bổn nghiệp của hư không, đại địa, tâm là trung tâm của thiên 

đường, địa ngục, tâm là chỗ vui của phú quý công danh, tâm là chỗ lo của nghèo cùng hèn hạ. 

Tâm thiện thì cảm trụ ở chỗ thiện, tâm ác thì cảm sanh ở chỗ ác. Do đây mà qua lại không ngừng 

trong hai đường thiện ác. Người đời nhận lầm tâm là ta cho nên bị mê luân hồi, không biết 

đường trở lại. Sự lầm lẫn lớn lao như thế là lỗi tại tâm. 

Có người hỏi: Hằng ngày chúng ta lấy gì làm tâm thiện, lấy gì làm tâm ác? 

Đáp: Thân làm việc sát sanh, trộm cắp, tà dâm, miệng nói lời thêu dệt, nói lời dối trá, nói lời chia 

rẽ, nói lời ác độc, ý khởi tham, sân, si là tâm ác. Trái với đây là tâm thiện. 

Nay còn nói tâm thiện, tâm ác, phải chăng cũng là chưa đúng. Xin những người sáng suốt đừng 

chỉ khối thịt trong lòng ngực là tâm, cũng đừng cho kiến văn giác tri là tâm, cũng đừng cho 

mừng giận buồn vui là tâm, cũng đừng cho hiền ngu lợi độn là tâm. Những tâm này đều chẳng 

phải tâm. Nếu cho những tâm này là tâm, thì có hư không đại địa, các thứ chỗ nơi, ấy là đất cấm 

dùi của chúng ta vậy. Người muốn chẳng bị tâm mê, chẳng bị thế gian chuyển, chẳng kẹt vào các 

cảnh, muốn biết tâm tính, đạt bổn nguyên, thì trước tiên mỗi người phải kính Phật giáo, phải tin 

Sư Tăng vì Phật giáo là pháp cứu tâm, Sư Tăng là người chỉ tâm. Chẳng những tự mình tin Tam 

Bảo mà còn khuyên mọi người cung kính Tam Bảo. Tuy biết tâm tin Tam Bảo là sơ tâm của 



2 
 

thành Phật, nhưng người tin Tam Bảo là người thiện của học Phật. Mở rộng ra đến toàn thế giới, 

cả thế giới có người này, cả thế giới có tâm này mới là công phu bước đầu của niềm tin. 

Đã tin tâm rồi, còn phải tìm cách truy cứu tâm ấy là con đường tắt “Phản vọng quy chân” vọng 

đã có thể phản được thì tà đâu còn, chân có chỗ quy về thì hẳn là chánh vậy. Thế nên biết công 

của Phật giáo. Đức của Sư Tăng dẫu cho có nói đến muôn đời cũng không hết được. 

Thế gian có cứu được chìm đắm, yên được sóng gió, chánh nhân tâm bồi đạo đức đẹp thế giới, 

vui nhân dân, chính là do đạo này vậy. 

Quý vị hãy bình tâm tự hỏi: Tam Bảo trụ ở thế gian có công hay có tội? Nếu Tam Bảo hại thế 

gian thì làm sao Tam Bảo còn tồn tại đến ngày nay. Nếu Tam Bảo lợi thế gian thì phải nên tôn 

Tam Bảo lên cao, Tam Bảo là y vương của thế gian, Tam Bảo là người hướng dẫn nhân dân, 

Tam Bảo là thuyền bè quý báu trong biển khổ, Tam Bảo là ngọn đèn sáng lớn trong đêm đen, 

Tam Bảo là con mắt của nhân dân, Tam Bảo là phước điền của thế giới. Tam Bảo trọng yếu như 

thế đó, há chẳng bỏ gia tài to tát như Tạ Thái Phó biến nhà thành chùa Thiên Ninh ở Dương 

Châu, Vương An Thạch đổi nhà thành chùa Hương Lâm ở Nam Kinh để làm cơ sở hoằng pháp 

lợi sanh ư! Tôi ước mong mọi người đều noi theo gương ấy. 

Người được thấy một hình tượng Phật, nghe một danh hiệu Phật đều vun trồng hạt giống Phật 

nhiều đời. Có người thấy chùa hư mà tu bổ, có người nghe tiếng khổ mà cứu giúp, đây cũng đều 

là hạt giống chân thật để thành Phật. Trái lại cũng có người không biết nhân quả lợi hại, người 

hung dữ không kể đạo đức chẳng kính Phật lại khinh Phật chẳng tin Tăng lại chê Tăng thậm chí 

phá chùa đuổi Tăng, họ vun trồng hạt giống chìm đắm đọa lạc. Những việc như thế đâu khỏi tự 

làm tự chịu. 

Phải biết, cha mẹ có thể ngỗ nghịch, chứ Phật giáo chẳng thể hủy báng, anh em có thể nhục mạ 

chứ Sư Tăng không thể khinh khi,bỏ điều này thì mê gốc theo ngọn, bỏ thiện theo ác, chẳng 

những nhân tâm đi xuống mà e rằng bản thân cũng bị luân hồi trải qua nhiều kiếp. 

LAI QUẢ tôi chẳng nở nhìn thấy nhân tâm chìm đắm, Tam Bảo suy vi nên đem THAM THIỀN 

CỨU TÂM PHỔ THUYẾT để khai thị đương cơ, ước mong người thấy liền chuyển đổi tâm 

niệm, người nghe liền quày đầu, để khiến cho cái nhân không cứu nhất định cảm nên cái quả 

thành Phật. Xin đừng vì người mà bỏ lời là hân hạnh lắm vậy. 

1. THAM THIỀN 

Pháp tham thiền này chẳng phải pháp thế gian, xuất thế gian có thể so sánh được. Đây là tông chỉ 

bất lập văn tự. Trực chỉ nhân tâm kiến tánh thành Phật của “Tổ Đạt Ma, là đốn pháp truyền ngoài 

giáo điển, Tam thân, Tứ trí, Thập địa, Tam thừa tất cả kinh Phật lời Tổ, hữu tình, vô tình đều bị 

thiền ấy gồm hết. 



3 
 

Chư Phật Đại Giác, chúng sanh bất giác, Thiền này ở sau bất giác, ở giữa vô minh. Người đại lực 

lượng tham thấu thiền này thì trên tỏ rõ Chư Phật bổn giác, dưới thông cả tam tế, lục thô. Đây 

gọi là hướng thượng quay đầu, cũng gọi là tối thượng thượng thừa thiền, còn gọi là xuất thế gian 

thiền, cũng gọi là thượng diệu thâm thiền, cũng gọi là Tổ Sư Thiền. Người tham được thiền này 

trải qua 42 vị, 10 đại của pháp thân đại sĩ, và 55 vị chân Bồ Đề Lộ, 37 phẩm trợ đạo v.v... Các 

pháp tiệm thứ đều nhất siêu trực nhập liền ở trên tất cả pháp môn. Bởi vì dùng niệm phàm phu 

ngộ tâm chư Phật nên thật là pháp môn bất nhị. 

Ngoài thiền này ra còn có các loại thiền khác như: Sơ thiền chứng ly - sanh hỷ - lạc địa gọi là sơ 

thiền thiên. Nhị thiền chứng định sanh hỷ lạc địa gọi là nhị thiền thiên. Tam thiền chứng ly hỷ 

diệu lạc địa gọi là tam thiền thiên. Tứ thiền chứng xả niệm thanh tịnh địa gọi là tứ thiền thiên. Tứ 

thiền thiên trở lên tu không xứ định, chứng không xứ thiên, tu thức xứ định, chứng thức xứ thiên, 

tu vô sở hữu xứ định chứng vô sở hữu xứ thiên, tu phi phi tưởng định chứng phi tưởng phi phi 

tưởng thiên, đây gọi là tứ định. Trước tứ thiền gồm tứ định, cho nên gọi là tứ thiền bát định. 

Từ nhân gian đến Tha hóa thiên, gọi là dục giới thiên. Từ phạm chúng thiên đến sắc cứu cánh 

thiên gọi là sắc giới thiên. Từ không xứ thiên đến phi phi tưởng xứ thiên gọi là vô sắc giới thiên. 

Người trong tam giới cùng một sanh tử, đồng một khổ luân. Có vị trời Đế Thích ở dục giới thiên 

bị cái khổ đầu thai vào bụng lừa. Có Tỳ Kheo Vô Văn ở sắc giới thiên bị cái khổ đọa địa ngục A 

tỳ. Có ông Uất Đầu Lam Phất ở vô sắc giới thiên bị cái khổ đọa làm thân con trùng trên cổ con 

trâu. Do đó, đủ biết tam giới không an, khác chi nhà lửa. 

Tóm lại, tham thiền tông môn thì thành Phật cùng chứng vô sanh, tu thiền thế gian thì sanh lên 

trời đồng chúng hữu sanh. Còn các thứ thiền khác của ngoại đạo không thể kể hết. Điều trọng 

yếu nhất là người hành đạo phải cẩn thận đường lối tu hành giải thoát đúng đắn. 

2. CỨU TÂM 

Tâm tại sao nói cứu? Bởi do hằng ngày chúng ta chỉ biết có thân, chẳng biết có tâm, luôn luôn 

nói tâm tức là thân, thân tức là tâm, nhận lầm thân tâm là một. Lại chẳng biết có chân tâm, vọng 

tâm, cho nên bất cứ ở đâu cũng dám quên tánh mạng để bắt tâm làm cho thân được thể diện, 

được cao sang, muốn cho thân được thích ý, chỗ nào cũng nói thân là ta. Trái lại chẳng biết là 

đang đem cái tâm Phật đời đời kiếp kiếp chẳng lìa ta vùi vào trong khối thịt của thân, cái tâm 

đáng thương của ta từ lâu rồi chẳng được nhận biết diện mục của nó như thế nào? Là vật gì? Thật 

đáng thống hận biết bao! 

Sao chẳng nghĩ cứu cánh là người nào gánh dùm ông một khối thịt nặng mấy chục ký lô đi đứng 

ngồi nằm, làm việc này, làm việc nọ, thích ý thì để tâm hoan hỷ hiện lên mặt, không vừa lòng thì 

để tâm buồn giận ở trong bụng. Bận rộn hết ngày đến đêm, hết đêm đến ngày, chỉ lo bận rộn mà 

chưa từng quày đầu lại xem là ai bận rộn? Thậm chí muốn để cho tâm nghỉ một chút cũng không 

được. Thân có bệnh, tâm lo tìm thầy thuốc. Thân có tội, tâm tìm cách cứu chữa giải thoát. Thân 



4 
 

có vinh diệu, tâm mừng rỡ thích thú. Thân sắp chết, tâm lo tìm nơi chôn, chỗ thiêu, lo sắp đặt 

việc nhà. Lúc thân còn sống thì cứ lo thân ta là ta, chưa có phút giây nào cho tâm là ta. Chết đi 

xuống âm ty Diêm Vương không cần cái thân nữa, mà cần tâm. Nói tất cả nghiệp là do tâm tạo, 

chứ không dính líu tới thân. Nghe nói như thế càng thêm uất hận, nào dè đến bây giờ mới biết 

tâm ta bị cái thân lừa gạt. Thân kia lìa tâm ta rồi hoặc đem chôn thành đất, hoặc đem thiêu thành 

tro. Thân làm đủ thứ chuyện khiến cho hôm nay ta bị đọa địa ngục đau khổ khôn kể xiết. Hối hận 

buổi đầu sao chẳng tự lo, sao chẳng biết quấy, để đến bây giờ làm sao khỏi lên thiên đường 

xuống địa ngục, vào thai lừa, bụng ngựa, ngạ quỷ, súc sanh? 

Suy nghĩ kỹ, thân người còn do tâm ta tạo, thì các thứ thân khác của tứ sanh lục đạo chẳng lẽ lìa 

được tâm ta sao? Tâm ta đã bị thân người và thân của loài chẳng phải người (phi nhân) gạt rồi lại 

gạt, gạt mãi đến bao giờ mới thôi. Thương thay! Tôi chí thành cầu xin chư Đại Đức hãy cứu tâm. 

3. KHÔNG HIỂU 

Không hiểu là câu nói quen miệng của người tham Tổ Sư Thiền. Tất cả những pháp có tướng của 

thế giới này, đưa ra một việc gì ban đầu không hiểu rồi từ từ cũng có thể hiểu. Vì có tướng để 

thấy, thấy thì có thể biết, chỗ không hiểu lâu ngày có thể hiểu. 

Như Tông Môn hỏi: Con chó có Phật tánh hay không? 

Hỏi: 

- Cây bách trước sân có thể là Phật pháp chăng? 

- Cục cức khô là ý Tổ sư từ Ấn Độ sang chăng? 

- Trên đầu trăm cỏ là Tổ Sư Thiền chăng? 

- Vạn pháp quy về một, một quy về chỗ nào? 

- Trước khi cha mẹ chưa sanh, cái gì là bổn lai diện mục của ta? Hiểu chăng? 

Các công án của Cổ Đức hỏi ông hiểu chăng? Nếu thật không hiểu, cũng không đáng trách. 

Trước không hiểu thế pháp, kế không hiểu Phật pháp khiến cho tháo mồ hôi lưng không còn 

cách nào mở miệng, thật đáng hổ thẹn.  

Lại hỏi: Hiện bây giờ đi đường là ai? Ăn cơm là ai? Nếu hiểu được thì đâu cứng họng như đứa 

ngốc. 

Lại hỏi: Nói chuyện là ai? Bật cười là ai? Hỏi đến con mắt trợn dọc. Lại hỏi nữa: muốn giữ thể 

diện là ai? Có bản lãnh là ai? Thật ra rõ ràng là ta không dám thừa nhận là ta. Khó quá! 

Mấy câu trên tại sao không hiểu, tức muốn chết đi! 

Lại hỏi: thấy yêu sanh mừng là ai? thấy ghét sanh giận là ai? Càng thêm không hiểu. Tức lắm! 



5 
 

Lại đặc biệt chỉ ra, trong hàng ngày mỗi người cử chỉ động tịnh, vận chuyển làm việc, nói nín, 

hôn trầm, tán loạn, ngay lúc một mình nó lộ bày chính là lúc nhận lấy tự kỷ, tại sao lại dùng hai 

chữ không hiểu để đáp tôi. Lạ thật! Mầu nhiệm chẳng thể nói vậy. 

Lại muốn cho người hiểu sâu đại pháp, mọi người đang niệm Phật hãy ngưng niệm một chút, cho 

tôi hỏi một câu: “Câu Phật vừa niệm đó là ai niệm?” Lại hỏi nữa: “Cứu cánh là người nào niệm 

Phật?” Tiếp tục hỏi nữa: “Đáo để là người nào niệm Phật?” Chẳng lẽ người khác thế ông niệm 

Phật! Thật lạ quá! Rõ ràng niệm Phật, rỏ ràng chẳng biết ai niệm, thật làm cho người ta không 

hiểu lại càng không hiểu. Nếu biết mà không hiểu thì không cần phải nói. Nếu không biết mà 

không hiểu thì quyết định phải truy vấn đến thật hiểu mới thôi. 

4. BUÔNG BỎ ĐƯỢC 

Người tham thiền cần nhất phải buông bỏ cho được thì mới có thiền để tham, có tâm để dụng. 

Việc thế gian buông bỏ được thì cứ mặc cho tiền để dành của ta lúc còn ở thế tục bị người ta gạt 

lấy, mặc cho ruộng của ta bị người ta chiếm, nhà của ta bị người ta phá, vợ ta đi theo người khác, 

con cái đi theo người ta. Nghĩ rằng bỏ hết càng tốt, như thế không có chuyện gì dính líu tới ta. 

Người xưa nói: “Xuất gia không nhà, động tưởng loạn không mê”. Nếu thật buông bỏ được thì 

mới thấy rõ thế giới tất cả đều không, không có một cái gì thật cả. 

Nay ta được may mắn, được ly trần thoát tục, lấy đạo niệm làm gia đình, lấy tham thiền làm sự 

nghiệp, chẳng những việc thế gian chẳng chuyển được ta, mà ta có khả năng chuyển được thế 

gian. Một ngày nào đó, phát minh đại sự còn có thể đem Phật giáo hóa độ thế gian. Đây là buông 

bỏ được việc thế gian vậy. 

Tuy vậy, còn cần phải lập chí xuất cách dự phòng niệm thế tục nổi dậy trở lại. Bất cứ lúc nào, 

nếu có móng khởi niệm thế tục mà buông bỏ không được, thì phải cắn chặc hàm răng, đập đầu 

vào cột, tự đánh mình một trận nhừ tử, để cho cái niệm thế tục bỗng dưng nổi dậy ấy tiêu tan. 

Mau đến trước Phật đốt hương phát nguyện “Thà chết chứ không bao giờ trở lại thế tục”. 

Nguyện này cần phải nhớ mãi, nếu có giây phút nào quên thì thật đáng hổ thẹn. Vừa rồi tham 

thiền, niệm thế tục liền nổi dậy, vì thế nên biết tham thiền là đại pháp của ta bỏ thế tục để thành 

Phật. Dù cho tan xương nát thịt cũng chưa báo đền được cái ân của pháp này trong muôn một. 

Đây là buông bỏ được niệm thế tục. 

Buông bỏ được thân, là phải biết thân này do tứ đại hợp thành, từ tinh huyết cha mẹ cấu tạo. 

Người ta thường yêu quý thân như vật báu, mà không biết thân này hôi thúi chịu không nổi, bất 

cứ vật hôi thúi nào ở thế gian cũng không hôi thúi bằng thân. Chín lổ thường chảy ra đồ nhơ, 

toàn thân là nguồn hôi thúi. Thật đáng chán ghét, làm sao yêu cho nổi. Ngày nay đã nhờ cái đãy 

da hôi thúi này để hành Phật đạo chính là mượn giả tu chân, sao không làm như vậy 



6 
 

Điều thiết yếu nhứt, trụ Tòng Lâm là thượng sách. Trụ Tòng Lâm là hạnh đầu đà thứ nhứt, chấp 

sự cắt bỏ tập khí cho ta, ban thủ chỉ chổ sai lầm cho ta. Có hương bản đánh vào thân, ta phải dập 

đầu cảm tạ. Có tiếng quát điếc lổ tai chính là khai mở trí tuệ cho ta. Muốn được mau tiêu nghiệp 

thử bỏ cấu nhiễm phiền não sâu, tự nguyện thỉnh chấp sự ban bố cho nhiều đánh mắng. Đó chính 

là tự mình không đủ sức dứt trừ tập khí, phải nhờ người khác giúp cho. Những ức hiếp nơi thân 

như thế khiến cho thân hành pháp khí xin đừng hiểu lầm, hiểu lầm thì tội lỗi lớn lắm! Sao vậy? 

Người trợ giúp ta thành đạo đáng lẽ phải cảm ơn người, trái lại còn oán trách người, thì thật là 

ngu lắm! Do đó cần phải sửa lại lỗi trước, thống thiết tự trách lấy mình, giữ đúng quy củ, cẩn 

thận hành đạo mới khỏi được cái lỗi này. 

Lại nghĩ rằng: Ở Tòng Lâm hành đạo một ngày còn hơn ở núi mười năm, cho nên người xưa 

thường nói “Thà ở Tòng Lâm ngủ, chớ ở trong núi sâu hành đạo”. Tuy nhiên như vậy, còn cần 

phải vạn duyên buông bỏ mới được. 

5. BUÔNG CHẲNG ĐƯỢC 

Người tham thiền buông thế giới, thân, tâm chẳng được, người ở trong thất mà tâm ở ngoài đời 

chỉ tăng thêm sự tệ lậu, không tiến được chút nào! 

Phải biết tâm bị nghiệp thức nhốt chặt, thức bị ý hoặc nhốt chặt, ý bị tướng trần nhốt chặt, tướng 

bị thân thể nhốt chặt. Thân bị gia đình nhốt chặt. Gia đình bị núi sông nhốt chặt. Núi sông bị đại 

địa nhốt chặt. Đại địa bị hư không nhốt chặt. Hư không bị vô minh nhốt chặt. Vô minh bị bất 

giác nhốt chặt. Bất giác bị chúng sanh nhốt chặt. Chúng sanh bị cái vòng mê nhốt chặt. Cái vòng 

mê này là một cái cửa lớn từ xưa đến nay chẳng biết đã nhốt chặt bao nhiêu là trái đất, nhật 

nguyệt, người cùng loài chẳng phải người (phi nhân), đại không thái không, sỏi đá ngói gạch, rau 

xanh, củ cải, cục bùn, khúc gỗ, con rùa, con tép, nam nữ cõi trời v.v… Nó nhốt chặt ở quá khứ 

vô lượng kiếp nhốt chặt ở hiện tại vô lượng kiếp, lại nhốt chặt ở vị lai vô lượng kiếp. Tận đến 

thuở vị lai, chẳng biết còn nhốt chặt đến lúc nào mới thôi. Buồn thay! 

Song xét kỹ đều do ba chữ BUÔNG CHẲNG ĐƯỢC mà ra khiến cho đen tối mịt mù ngu si 

không biết gì hết. Tại sao thế? Thức buông bỏ được suy lường, thân buông bỏ được vọng tưởng, 

hư không buông bỏ được đại địa, cục gạch buông bỏ được khỏi bùn. Xét kỷ lưỡng lại, thức 

buông bỏ được suy lường thì tâm bất khả đắc, vọng buông bỏ được tưởng trần thì thân bất khả 

đắc, hư không buông bỏ được đại địa thì thế giới bất khả đắc. Như thế thân, tâm, thế giới, cả 3 

hoàn toàn bỏ được thì e rằng đốt lồng đèn đi kiếm một chúng sanh cũng không làm sao có được! 

Thế nên biết ba chữ BUÔNG CHẲNG ĐƯỢC này có bản lảnh rất to có thể khiến cho bất giác 

thành chúng sanh, khiến cho vọng tưởng thành thân thể, khiến cho hư không thành đại địa, khiến 

cho các thân thịt này thành núi hoang, khiến cho đầu xanh biến thành đầu bạc, đang đi khiến cho 

ngồi, đang chạy khiến cho đứng. Ôi! Há chẳng phải cái vòng mê quá lớn sao? Còn có thể làm 

cho ngộ chăng? Nếu người có lực lượng lớn phải tìm phương pháp buông bỏ cho được, đó là 



7 
 

tham thiền. Hãy mau mau tham câu thoại đầu dù phải trãi qua 30 năm, 50 năm đến chừng nào 

đập vỡ được cái vòng mê mới là chỗ ta nghỉ tham. Xin nói thêm một câu: Thôi nghỉ khả đắc, chỗ 

thôi nghỉ bất khả đắc. 

6. ĐỪNG VỘI GẤP 

Người tham thiền học đại pháp thành Phật, cần phải lập chí cao thượng, phát nguyện rộng lớn. 

Ta nay may mắn được vào đạo tràng học Phật đã trể 30 năm, sao chẳng bắt đầu sớm hơn 30 năm 

về trước. Nghĩ rằng đã trễ quá rồi, đối với đại pháp này phải dự thảo kế hoạch. Suy nghĩ kỷ càng 

thấy rằng sau khi được vào thiền đường phải cần bao nhiêu năm mới rành quy củ và ngồi quen 

chân, phải cần bao nhiêu năm thân tâm mới thuần thục, phải cần bao nhiêu năm mới biết dụng 

công, phải cần bao nhiêu năm công phu mới thành thục, phải cần bao nhiêu năm mới khai tiểu 

ngộ, phải cần bao nhiêu năm mới khai đại ngộ. 

Từ khi mới vào thiền đường tính cho đến khai ngộ phải mất 30 năm mới có thể làm đến. Giả sử 

thời gian không đủ thì thêm 30 năm nữa. Làm như thế mới có thể không vội gấp, không sanh 

phiền, không thối chí. 

Thời gian gần đây, có những thiền khách nghe nói môn đỉnh tọa hương chuyên môn liễu thoát 

sanh tử, thành Phật Tổ. Liền phát tâm lâu dài, lập chí cao thượng đến Tòng Lâm tham Thượng 

Thừa Thiền. Do vì tánh tình vội gấp, hôm nay mới xin ở, ngày mai muốn vào thiền đường. Hơi 

chậm một chút thì nóng nảy nói: “Chẳng cho vào thiền đường thì đi chỗ khác nhập hạ hoặc đi 

chỗ nọ qua mùa Đông”. Chạy ra chạy vô, trong tâm bất an, ở một chút liền chạy. Cái tính nóng 

nảy vội gấp này phát tác khiến cho một nhân cách tốt, một tấm lòng tốt này y như cũ bị hôn mê. 

Nếu như người không vội gấp cứ an tâm chờ đợi, đã đến đạo tràng, thân tâm giao cho thường trụ, 

nhà chùa, tánh mạng giao cho Long Thiên, nói sao cũng được hết… Với nhân cách này, tấm lòng 

này hiện tại là đứa con ngoan của pháp môn, về sau làm bậc cao nhân trong hàng Tăng Sĩ, bất 

quá là gặp việc mà không vội gấp được đến cái quả to lớn là tương lai thành Phật làm Tổ. 

Ba chữ KHÔNG VỘI GẤP có thể làm nên đại sự thành Phật, xin khuyên quí Ngài có làm việc 

gì, có phát tâm gì cũng phải tính từ từ thì sau đó mới thành công. Bằng không thì không được kết 

quả tốt đâu. 

Có người tham thiền lâu năm mà không khai ngộ nên nôn nóng. Thấy người ta làm chấp sự, còn 

mình làm thanh chúng nên nôn nóng. Không biết đến ngày nào mới đến ta làm chấp sự, nên nôn 

nóng. Phải biết hai chữ nôn nóng (vội gấp) này là quỷ đòi mạng, là cắt đứt cái nhân thành Phật. 

Chẳng thận trọng ư? 

7. TÂM LÂU DÀI 



8 
 

Người tham thiền trước hết phải biết thiền pháp chẳng phải pháp thế gian có thể sánh được, pháp 

thế gian có tướng, thiền pháp không hình tướng. Pháp có tướng còn phải mất 3 năm, 5 năm còn e 

rằng khó thấu triệt, dù cho học được nghề khéo cũng chỉ mưu sống được một đời. Thiền không 

có hình tướng, đâu có dễ gì học, nó không có chỗ hạ thủ, không có chỗ mò nắm, không có chỗ 

động chân, không có chỗ tìm kiếm. Người học pháp này hãy suy nghĩ xem: người có trí thức 

vượt bậc biết rõ pháp này ngàn Phật, muôn Tổ đều do pháp này mà ngộ, còn ta là người gì? 

Ngay đây, liền lập chí kiên cố, dụng tâm sắt đá, pháp này tham chẳng sáng tỏ, cứ liều chết mà 

tham, chết thân này chuyển qua thân sau tham nữa. Điều thiết yếu là tham thiền không định thời 

gian, không lập kỳ hạn. Người xưa nói: “Tham lâu có thiền, trụ lâu có duyên”. Ý như thế nào? 

Con đường tham thiền sâu xa, hôm nay chịu khó tham từ trong sự chịu khó ấy, duyên bên ngoài, 

vọng bên trong dần dần ngưng nghỉ. Ngày mai cũng chịu khó tham, cũng từ trong sự chịu khó 

ấy, vô minh phiền não tự nhiên giảm bớt mà ban đầu mình không biết nổi. Giả sử năm nay tham 

như thế sang năm cũng tham như thế thì nghiệp chướng từ vô lượng kiếp đến nay, ví dụ tham 

một giờ bớt đi một kiếp, tham một ngày bớt đi mười kiếp, tham một năm bớt đi một trăm kiếp, 

tham suốt cuộc đời này thì nghiệp chướng dẫu nhiều cũng không phải là khó hết. Vì chịu khó 

tham lâu năm dần dần đi sâu vào thiền, duyên Bát Nhã thuần thục vậy. 

Như mặt gương có bụi, dùng miếng giẻ lau, lau chậm cũng sạch bụi, lau nhanh cũng sạch bụi. 

Miếng giẻ để trên mặt gương không động đậy, tuy không lau được bụi, nhưng bụi cũng không 

đóng thêm vào gương. Sao vậy? Gương tâm chúng ta không lớn không nhỏ, lớn có thể chiếu soi 

cả hư không, nhỏ có thể để ở trong một hạt bụi cực nhỏ (lân hư trần). Nay dùng miếng giẻ “thoại 

đầu” lớn hơn hư không, nhỏ hơn hạt bụi, đặt miếng giẻ này lên mặt gương, lau nhanh thì sạch bụi 

nhanh, lau chậm thì sạch bụi chậm, không lau mà chỉ để miếng giẻ này lên mặt gương, bụi bên 

ngoài cũng không bám vào mặt gương được và bên trong cũng không sạch nhơ bẩn. Sự lợi ích 

của không lau còn chẳng cùng tận huống là của cái công lau mau, lau chậm ư? Đó là ví cho 

chúng ta biết tham, mãnh liệt tham, không biết tham, chậm rãi tham. Cho đến chẳng biết tham, 

lâu ngày đề khởi đứng sựng một chỗ, cũng là niệm tham. Vì sao? Vì chưa từng rời cái gương 

một chút. Đến đây không phải tâm lâu dài thì làm không đến. Phải là tâm lâu dài mới làm đến 

được. 

8. TÂM KHÔNG LÂU DÀI 

Người tham thiền tâm không lâu dài hãy tự xét tâm mình trong một lát xem có phải là hết nghĩ 

chuyện này lại đến chuyện kia không biết bao nhiêu là chuyện chăng? Thế nên biết tâm như 

dòng nước chảy ngày đêm chẳng dừng. Làm cho dòng nước sông Trường Giang dừng còn có thể 

làm được, chứ muốn vọng tâm dừng lại trong khoảnh khắc, thật không thể làm nổi. Sao vậy? 

Người có sức mạnh có thể làm khô nước biển, ngăn được nước sông, vì nó có tướng thấy được, 

có cách để làm được hẳn không phải là việc khó. 



9 
 

Vọng tâm không có hình tướng, sanh hoạt không nhất định như con khỉ hái đào chuyền bên này 

nhảy bên kia. Lại như cây chuối, lột một lớp này còn một lớp khác, lột hết đến trong ruột trống 

không thì tìm cây chuối ở chỗ nào? Lại như đứa ngu si mò trăng đáy nước, mò đến chết cũng 

không nắm được mặt trăng. Thế nên biết, tâm này đã là bất thiện còn khó tạm dừng thì làm sao 

có thể kéo dài được. Các thí dụ trên chính là để sánh với cái vọng tâm ở trong bụng mỗi người 

đấy. 

Xin quý vị hãy bỏ hết mọi việc khẩn cấp của quý vị đi, mà ngồi yên suy nghĩ kỹ. Hỏi: Vừa ngồi 

yên đó là ai? 

- Cái suy nghĩ đó lại là cái gì? không minh bạch, không hiểu được. Hãy ghi nhớ, đừng quên cái 

niệm không minh bạch, không hiểu này. Nhất định phải tham hoài, hỏi hoài thì mới có thể ở 

trong cái tâm hư vọng bắt sống được cái “Bổn Lai diện mục” của ta. Nhưng cần phải có tâm rất 

lâu dài mới làm đến được. Nếu tâm truy cứu không dài, thì bị cái không dài chuyển đi. Tâm tham 

cứu này đã không dài thì bị rơi vào trong cái ổ của vọng tâm không dài. Nghĩ rằng: Luân hồi vạn 

kiếp biến trâu, biến ngựa, địa ngục, thiên đường trải qua bao kiếp mới được làm người, lại qua 

bao kiếp rồi biến thành gà, chẳng lẽ không phải là do tâm không lâu dài làm ra hay sao? Nay hãy 

đem cái tâm không lâu dài này, nắm nó lại để hành đạo, tham thiền. Nếu nắm chẳng đứng, rồi cứ 

để cho nó chạy nhảy tự do tự tại, thì không được. Phải nghĩ rằng: Ta chịu sanh tử từ vô lượng 

kiếp đến nay là do nó tạo ra Phật giáo có cái thiện pháp là tham câu thoại đầu. Thiện pháp này 

chẳng những nắm đúng được cái tâm không lâu dài, mà cho đến cái tâm lâu dài cũng tiêu mất 

không còn. Câu thoại đầu rất lợi hại, mọi người hãy thử tham xem! 

9. ƯNG CÓ ĐIỀU CÓ 

Người tham thiền hơi biến trể là trong hằng ngày để thời giờ trôi qua vô ích, hoặc giận, hoặc 

mừng, hoàn toàn không để ý đến, cũng chẳng biết quấy. Biết quấy liền sửa đổi, mới không có lỗi 

lớn. 

Phải biết, tâm này đều thuộc cuồng tâm. Tướng mạo của cuồng tâm là biết lý là vọng, phi lý 

cuồng, vốn không có chỗ nơi, cũng không có đầu mối, tợ không mà chẳng phải không, tợ có mà 

chẳng phải có. Sức của nó lớn vô biên, tánh của nó cuồng vô cùng, từ xưa đến nay nó là vô địch 

dẫu cho ngàn Phật xuất thể giáo hóa nó cũng không nhúc nhích. La Hán thần thông lôi nó cũng 

chẳng động. Lên thiên đường, xuống địa ngục, chỗ nào nó cũng không từ. Biến thành bò vàng, 

rùa đen, tự do tự tại. Nó có khả năng gặp duyên liền ứng, có cái thuật tàng hình ẩn tịt, ưng có thì 

đều có, không có gì không đủ. Sao vậy? Vì cuồng tâm đã có cái công thành Phật làm Tổ có cái 

sức làm nên hư không, đại địa. Nó tùy theo loại hiện thân, đồng trần ứng vật như loài người cùng 

loài chẳng phải người (phi nhân) của hữu tình, cỏ cây gạch đá của loài vô tình. Lớn cùng không 

chướng ngại, mà nhỏ cũng có thể ở trong đó. Có lúc thành hư không, có lúc biến đại địa. Lịch sử 

kinh doanh của nó dài, thời gian nhẫn nại của nó lâu. Thân của hư không tuy lớn nhưng không 



10 
 

lớn hơn cuồng tâm. Tuổi thọ của đại địa tuy lớn nhưng không lớn hơn cuồng tâm. Cảnh giới của 

cuồng tâm thật rộng, bản lãnh của cuồng tâm thật lớn. 

Có người không phục hỏi: Có trình độ như thế sao gọi là cuồng tâm. Danh từ này thật khó nghe. 

Tôi thật không muốn nghe xin hãy nói ra cho rõ một chút. Đáp: Đó là tâm của ông. 

Người hỏi không hiểu, liền cau mày tức giận hỏi: Tại sao ông biết là tâm của tôi? 

Đáp: Vì là cuồng tâm nên mới không phục mà hỏi tôi. Phải biết không phục mà hỏi tôi tức là 

cuồng tâm vậy. Nếu tâm chẳng cuồng thì không cần hỏi tôi. 

Lại hỏi: - Thế nào là tâm chẳng cuồng? 

Đáp: - Điều này tôi không biết hết. Ông nếu muốn biết thì tốt hơn hết là đến dưới cửa Thiền 

Tông, tìm người tham thiền mà hỏi, tự có thể biết. 

Người hỏi liền y theo lời chỉ dẫn mà đến sơn môn. Vừa vào cửa ngước lên nhìn liền thấy tám 

chữ: “Cuồng tâm ngưng nghỉ, nghỉ tức Bồ Đề”. Ngay khi ấy hoát nhiên như thùng lủng đáy tức 

thời chuyển cuồng tâm thành chánh niệm, mới biết từ vô lượng kiếp cuồng đến ngày nay. Hôm 

nay mới biết cuồng tâm là ta. Người thừa nhận cuồng là ta này nghĩ rằng: “Tâm cuồng chẳng tự 

biết được. Chỉ có pháp tham thiền của Tông môn mới biết được tâm cuồng. Chính là phù hợp với 

căn cơ của ta. Ta hãy thí nghiệm xem!” 

Người ấy liền vào thiền môn, dưới một tiếng hét như sấm nổ, dưới một cái đánh như núi lở, hàng 

ngày tối trời đen đất, vào đất không có cửa, kêu trời không có ứng. Đến đây, chẳng những cuồng 

tâm bay đi đâu mất ra ngoài trời xanh, mà cho đến một chút xíu tâm cuồng cũng sợ hãi đến 

không có chỗ ẩn thân. 

Phải biết, mọi người tâm không được quản thúc, muốn đông thì đông, muốn tây thì tây, tính như 

con ngựa hoang suốt ngày không biết. Hôm nay biết là cuồng tâm, mà chẳng tham thiền, chẳng 

ngộ đạo thì chẳng phải cuồng là gì! 

10. CHỈ THẲNG PHÁP NÀY 

Người tham thiền là người có nhân cách thanh cao tối ưu thắng không thể lấy gì so sánh được. 

Sao vậy? Vì cả thế gian loài người cùng loài chẳng phải người (phi nhân), cỏ cây, rừng rậm, 

gạch ngói sỏi đá đều đủ Phật tâm. Người có khả năng nói chuyện, súc sanh có thể động đậy, cỏ 

cây hay sanh trưởng, gạch đá hay bất động đều là Phật tâm. Nó bao quát tất cả hữu tình, vô tình, 

tất cả các tâm từ lâu đã ở trong Như Lai Tạng. Cho nên người xưa nói: “Hư không có tận, 

nguyện của tôi vô cùng, tình cùng vô tình đồng tròn chủng trí”. 

Người đời bất cứ cái gì cũng tin được, chỉ riêng không tin tự tâm, bất cứ cái gì cũng hiểu biết 

được, chỉ riêng không biết tham thiền. Thế nên biết, tâm của mỗi người là cái bệnh lớn bậc nhất 



11 
 

thế gian. Bất cứ phương pháp nào cũng không thể trị, bất cứ thuốc men nào cũng không thể chữa 

lành. Duy có một pháp tham thiền của Thiền Tông đặc biệt chữa tâm bệnh của con người. 

Thiền Tông truyền ngoài giáo điều này đứng lên trên tám vạn bốn ngàn pháp môn. Như thế gian 

đen tối, dẫu cho người có bản lãnh nghiêng trời cũng chẳng thể làm hết tối. Dẫu cho có mười tám 

thần thông biến hóa cũng chẳng thể làm cho hết tối. Dẫu cho ông có đốt đèn chiếu soi, thì chỉ có 

thể chiếu soi người khác, chứ không thể chiếu soi tự kỷ được. Dù cho ông thỉnh người niệm Phật 

tụng kinh đến vạn kiếp cũng không thể cầu cho nó sáng được. Chỉ có một vầng mặt trời tròn 

sáng hiển lộ ra thì chẳng cần cầu ở người khác, chẳng cần đốt đèn, chẳng dụng thần thông, mà 

ngay đó liền sáng. 

Lại không dùng ánh sáng này, muốn cầu cho tối thì biện pháp cũng giống như trên, trọn chẳng 

thể khứ bỏ ánh sáng, chỉ cần một phiến đen tối là có thể phá được ánh sáng. Phải biết, bệnh tối 

dùng thuốc sáng để trị, bệnh sáng dùng thuốc tối để trị, bệnh hỏa dùng thuốc thủy để trị, bệnh đói 

dùng thuốc cơm để trị, bệnh lạnh dùng thuốc quần áo để trị, bệnh nghèo dùng thuốc giàu để trị, 

bệnh khổ dùng thuốc vui để trị, bệnh thân dùng thuốc thế gian để trị, bệnh tâm dùng thuốc Thiền 

để trị. Điều quan trọng nhất là xem bệnh phát thuốc mới có thể dùng thuốc bệnh được lành. 

Thế nên biết, tâm bệnh của con người bất cứ thuốc nào cũng chẳng trị được, chỉ có một thứ diệu 

dược (thuốc hay) tham thiền này hể trị liền lành. Người đời thật đáng thương, tâm bệnh mỗi ngày 

một nặng, chẳng những không chữa trị mà còn làm cho bệnh nặng thêm. 

Biết nói làm sao cho người ta chịu dùng thứ diệu dược (thuốc hay) tham thiền này! 

Đến đây mới biết người tham thiền là người có nhân cách rất cao thượng rất thanh tịnh, thế gian 

đâu thể sánh được! 

Buồn thay! Tôi được phương thuốc nhiệm mầu trị tâm bệnh lại mong muốn thiên hạ đều dùng 

phương thuốc thánh trị tâm bệnh này, nó không đắng, không chua đâu! Xin hãy nếm thử xem! 

11. CHỈ THẲNG TÂM NÀY 

Người mới tham thiền được người khác nhắc nhở dụng tâm, bèn nói: “Tôi không thấy được tâm 

là cái gì thì làm sao mà dụng. Phải có tâm thì mới có thể dụng tâm chứ!” 

Lại nhắc nữa: “Phải khéo dụng tâm mới đúng”, người mới tham thiền nghe nói như thế tức giận 

dậm chân nói: “Tôi chỉ biết ăn cơm mặc áo, ngoài ra không có việc gì khác. Phải dụng tâm là gì, 

chẳng dụng tâm cũng không sao”. 

Người mới tham thiền thường có chung một tâm lý như thế. 

Phải biết, Đức Phật vì một đại sự nhân duyên xuất hiện ở thế gian là khai thị ngộ nhập Phật tri 

kiến cho chúng sanh. 



12 
 

Lời này của Phật nói, ai dám không tin. Ông nếu chỉ biết mặc áo, ăn cơm không còn có việc gì 

khác, thì đức Phật xuất thế vô ích đối với chúng sanh hay sao? 

Người chỉ dạy nói: “Ông hãy nghĩ xem: Mặc áo là ai? Ăn cơm là ai? Chẳng thích tham thiền là 

ai?”  

Người mới tham thiền này liền gãi đầu nói: “Cái đó tôi không biết”. 

Người chỉ dạy nói: “Nói không biết là cái gì?” 

Người mới tham thiền nói: “Chẳng lẽ là tâm tôi” 

Người chỉ dạy nói: “Chẳng những đó là tâm ông mà thân của ông cũng là tâm ông. Ông làm việc 

tốt cũng là tâm ông, ông làm việc xấu cũng là tâm ông. Ông ăn cơm cũng là tâm ông, mặc áo 

cũng là tâm ông, nói chuyện cũng là tâm ông, mĩm cười cũng là tâm ông, muốn coi cho đẹp cũng 

là tâm ông, sanh cũng là tâm ông, tử cũng là tâm ông, bệnh cũng là tâm ông, già cũng là tâm ông, 

chơi đùa cũng là tâm ông, buông lung cũng là tâm ông, ba má cũng là tâm ông, anh em cũng là 

tâm ông. 

Người mới tham thiền này nói: Đâu có lẻ như thế? Mặc áo, ăn cơm ở trong thân tôi, nói là tâm 

tôi, tuy không rõ ràng, nhưng còn có thể tin được. Chứ nói ba má, anh em là tâm tôi, đến chết tôi 

cũng không tin được. 

Người chỉ dạy nói: “Chẳng tin những cái ấy, tôi chỉ tâm cho ông nghe. Thiên đường, địa ngục là 

tâm ông, sum la vạn tượng là tâm ông, con ruồi, con kiến là tâm ông, con giòi trong hầm cầu là 

tâm ông. 

Người mới tham thiền này đỏ mặt nói: Hỏng rồi! Bậy rồi! Tôi không tin đâu! 

Người chỉ dạy mới lớn tiếng nói: “Con giòi trong cầu tiêu chẳng những là tâm ông mà cũng 

chính là tâm tôi. Ông có biết chăng? 

Người mới tham thiền nói: “Điều này tôi chẳng cần biết”. 

Người chỉ dạy nói: “Ông có rất nhiều tâm mà ông còn không tin, tôi chỉ nói chút ít đó thôi”. 

Người mới tham thiền này tức giận muốn khóc. 

Người chỉ dạy nói: “Ông chẳng nghe Phật lúc mới ngộ đạo nói: Tất cả chúng sanh đều có trí huệ 

đức tướng Như Lai, do vì vọng tưởng chấp trước mà không chứng được”. Về sau Phật lại nói: 

“Loài hữu tình và vô tình đều có Phật tánh” chẳng lẽ ông không có Phật tánh sao? 

Người mới tham thiền hỏi: “Phật tánh là gì?” 

Người chỉ dạy nói: “Phật tánh chính là tâm ông”. 

Người mới tham thiền nghe nói như thế, mừng rỡ nói: “Tôi cũng có Phật tánh” Bổng giác ngộ 

nói: “Chẳng lẽ tôi không tin cái tâm tham thiền này sao?” 



13 
 

Người chỉ dạy nói: “Tôi mừng cho ông đấy! Đúng vậy! Đúng vậy! Cho đến ngày nay mới tin cái 

tâm tham thiền là Phật tánh. Lòng mừng biết bao! 

12. SAO CHẲNG TIN TÂM 

Người tham thiền chẳng tin người tham thiền khai ngộ, chẳng tin mình có Phật tâm, lại chẳng tin 

tâm là tâm của ai. 

Tự nghĩ rằng: “Nếu ta có tâm thì tâm ấy ở ngoài thân hay ở trong thân, hay ở giữa thân. Nếu có 

một cái thân riêng, một cái tâm riêng thì há không phải là phân thành hai đó sao! 

Lại nghĩ rằng: tâm ở trong thì người nào biết được việc ở bên ngoài. Tâm ở trong lâu ngày sao 

không buồn! Nếu tâm ở ngoài lo làm việc này, việc nọ dường như có hình tướng, nếu trong bụng 

đau thì cái gì biết. Chẳng lẽ lo bên ngoài lại lo bên trong. Đã ở bên ngoài thì từ đâu nổi lên lo cho 

bên trong, lại từ đâu nổi lên lo cho bên ngoài. Cái nghĩa trong thân, ngoài thân, thật là khó hiểu. 

Chẳng lẽ cái tâm này trụ ở bên trong lo cho bên trong, bên ngoài có việc thì lo cho bên ngoài, 

máu thịt gân xương ở giữa thân cũng có khi đau nhức thì người nào nổi lên ở trong thịt xương để 

biết đau nhức? 

Như một cái nhà chỉ có một người ở, lo việc bên trong nhà, lo việc bên ngoài nhà, ở giữa tấm 

vách tường của cái nhà là gạch làm nên. Vậy người nào từ trong lỗ vách tường nổi lên, từ giữa 

tấm vách tường chạy ra chạy vô, không có việc thì nghỉ trong tấm vách. Cái tâm này của chúng 

ta chẳng lẽ lấy giữa tấm vách ấy làm chỗ an thân sao? Thật khó hiểu quá! 

Thường thường nghe người ta nói: “Ông làm việc phải lưu tâm hoặc ông hãy để tâm tư vào chỗ 

này”. Căn cứ theo đây thì nhất định phải có một cái tâm, không dám không thừa nhận không có 

tâm. Nếu nói về ý nghĩ của tâm này thì thật không biết. Do không biết nên chỉ biết ngồi nằm theo 

người khác, nói có thì có, nói không thì không. Suy nghĩ kỹ, thật không có biện pháp, thật là một 

chuyện đáng giận. 

Từ khi tìm nắm không được cái này, không còn nghe hỏi đến nữa. Thật đáng thương xót! 

Nay đến cái nguồn gốc của tâm ra nói một thí dụ: Tâm như nước, nghiệp như khí lạnh, thân như 

băng (nước đá). Muốn khử bỏ thân, trước phải bỏ nghiệp, nghiệp bỏ được rồi thì tâm quên vậy. 

Cũng như muốn trừ khử băng, trước phải trừ bỏ khí lạnh, khí lạnh trừ bỏ được rồi thì nước tự 

thành. Cũng như ánh sáng, có củi ắt có lửa, có lửa ắt có ánh sáng. Muốn khử bỏ ánh sáng thì 

trước hết phải khử bỏ củi, củi bỏ đi rồi thì lửa tắt. Thế nên biết, ba thứ thân, tâm, nghiệp, không 

có trong ngoài ở giữa. Loài người cùng loài chẳng phải người (phi nhân) cùng đồng một thể. 

Lại như không có vô minh thì chẳng thành hư không. Không có hư không chẳng thành đại địa. 

Muốn khử bỏ hư không, trước phải trừ khử vô minh, vô minh khử được rồi thì đại địa tự khử. 

Hữu tình vô tình do nhân duyên sanh, do nhân duyên diệt đó là định luật của hữu tình và vô tình. 



14 
 

Người mắt sáng nhìn thấy người khử bỏ được hay không cho là việc kỳ đặc, ắt than rằng: “Giả 

sử lúc ban đầu (tối sơ) không bị động chuyển thì đâu có tới chuyện rất hoang uổng ngày nay. 

Thật đáng tiếc, đáng thẹn! 

13. CHẲNG NHẬN ĐƯỢC TA 

Người tham thiền gót chân chưa từng chấm đất mà tham, cứ luôn luôn ở trên đầu cửa trình cơ 

phong, làm ồn náo, trong hai mươi bốn tiếng đồng hồ mở mắt thì nổi vọng tưởng, nhắm mắt thì 

nổi mộng tưởng. Lúc nổi vọng tưởng thì nổi đốm hoa trời tuông rải, đất vót sen vàng cũng chẳng 

quan hệ gì đến việc của thân. Chỉ biết nghĩ người chẳng bằng ta, nghĩ ta hơn người khác. Ngay 

lúc vọng tưởng đến chỗ có thú vị, dù người ta có kêu gọi cái thân này, cái vọng tưởng ấy cũng 

chẳng thèm đến, và lúc vọng tưởng đến chỗ thú vị thật nồng nàn thì vọng tưởng bỏ thân qua một 

bên không còn màng đến. Mong người đời hãy nghiên cứu chỗ này xem. Tâm đã là thân, lý đáng 

thân tâm đồng một cử chỉ tại sao kêu gọi thân mà thân không nhút nhích, giống thứ thằng ngốc, 

chẳng lẻ cần phải vừa gọi vừa lôi, xúc động đến cái lỗ tai của người quản lý ở bên trong này mới 

làm cho con mắt trên thân mở ra, cái miệng thay cho thân nói chuyện với người. 

Chính cái vọng tưởng đến lúc thú vị nồng nàn này thật ra cùng với sự tham thiền của tông môn 

tham đến chỗ quên thân không hay, không khác. Tôi muốn người đời hãy nghiên cứu kỹ cái chỗ 

thú vị này. Một mai đại sự đến thân liền tìm ở trong thân ông cái vị quản lý ở bên trong này cùng 

thân đồng đi, đồng ngồi, đồng nằm, đồng ngủ, thương lượng với hắn một khắc. Đáng thương có 

tấm thân này có một biện pháp giải thoát trọng đại mà cả thiên hạ không có người nào quày đầu 

lại hỏi. “Thân ta được vui, cảm tạ người phí tâm cực khổ. Thân ta gặp nạn, thì e rằng chính 

người, người quản lý bên trong này, không biết làm việc nên khiến cho thân ta bị đòn”. 

Từ xưa đến nay, bất cứ cái việc kỳ đặc xảo diệu nào cũng đều có người làm, mà không ai biết cái 

người làm việc tốt, làm việc xấu này toàn là cái người quản lý nằm ở trong bụng ta. Nếu thương 

lượng được ổn thỏa với hắn rồi thì cái thân khổ não này mới dám động, mới dám hành. Bằng 

không, hễ có chút mạo muội, vị quản lý bên trong này nổi giận thì thật đáng thương cho thân ta 

không có đất để ở. Vọng tưởng này tức là vị quản lý bên trong của mỗi người. Cho đến lúc mệt 

mỏi ngủ một giấc vị quản lý bên trong này trở về nhà củ thanh tra những điều đã làm của kiếp 

trước, đời này. Đang lúc mộng tưởng nồng nàn bỗng thân này hết mệt, tỉnh dậy thì hắn lại làm 

sinh hoạt của nhục thân. Vọng tưởng, mộng tưởng chuyên tạo sự nghiệp cho nhục thân, lo chỗ ở 

cho nhục thân. Người sáng suốt hãy suy nghĩ xem! 

14. BÁC KHÔNG NHÂN QUẢ 

Người tham thiền, vì trong hằng ngày chưa từng thiết thực dụng tâm, chưa từng buông bỏ thân 

tâm nhân ngã. Chẳng biết tham là người nào? Thiền là vật gì? Có một bọn tham thiền ngã mạn 

cùng với người đời phỉ báng Phật dối bày ra sự thật không phải quở Phật, mắng Tổ thì cũng là 



15 
 

dối tự cho là chứng, nói: “Phật là đồ bày đặt ra, Pháp là ngoa truyền, Tăng là bọn vô lại” Mình 

cũng tự hủy hoại chính mình cùng với bọn người không hiểu Phật pháp, cộng thêm với người 

tham thiền chưa thấu đều mang ác kiến này trong lòng, có thể chơi bời, ăn nhậu thỏa thích, 

không còn màng đến cái gì cả. Như thế chính là khinh Phật, khinh Tổ, hại mình hại người. 

Nói: “Phật là đồ bày đặt ra” tức là hủy hoại cái nhân của chính mình. Nói: “Pháp là ngoa truyền” 

tức là diệt cái quả của chính mình. Sao vậy? Vì trong nhân của chúng ta có chánh nhân Phật, 

duyên nhân Phật, liễu nhân Phật, ba Phật ở chung. Đã bác chánh nhân Phật, tức là hủy hoại Pháp, 

Thân Phật, báo thân Phật, hóa thân Phật ở trên quả. Lại bác chánh nhân Pháp tức là hủy hoại 

Pháp thân pháp, báo thân pháp, hóa thân pháp ở trên quả. Nhân quả của Phật của Pháp đã bác 

phá, thì đâu có quả Tăng. 

Buồn thay! Tự mình làm bậy bác không nhân quả, hại mình, hại người sẽ thành cái nhân không 

cứu được. E rằng lại còn khuyến dụ người khác làm bậy, hoặc như khuyến dụ người ở trong chùa 

làm chuyện phá hoại Tam Bảo chẳng hạn. 

Phải biết, thấy một hình tượng Phật, nghe một danh hiệu Phật và Tam Bảo, sanh chút hoan hỷ thì 

cái tâm thích Phật trồng sâu giống Phật, lâu ngày nảy mầm thành cây sanh ra nhánh lá rồi kết 

thành quả Phật. Trái lại với đây là không có tâm Phật, không có hạt giống Phật thì sanh ra giống 

ác, nảy mầm ác, sanh cây ác, nhánh ác, lá ác kết thành quả ác, địa ngục A Tỳ và tam đồ vậy. 

Chẳng những Tăng Sĩ không hiểu Phật Pháp bác không nhân quả, mà người thế gian đối với trời 

đất, cha mẹ, bậc trưởng thượng và người đạo đức đều phải cung kính, hiếu thuận. Từ cái nhân 

vui này sẽ cảm cái quả vui. Ban đầu tin thiện, kế đó kính Phật. Đối với trời đất, cha mẹ, bậc 

trưởng thượng, hễ sanh ra một chút thiện tâm có một chút hiếu thuận thì cảm thành cái nhân 

phước, rốt cuộc ắt cảm quả Phật. Vì Phật cùng với thiện đồng, thiện cùng với người đồng. Bằng 

không, thì nếu không tin tất cả, thậm chí chửi rủa trời đất, ngổ nghịch với cha mẹ thì tội ác cũng 

đồng với bác không nhân quả vậy. 

15. LẦM ĐẠI NHÂN QUẢ 

Người tham thiền chấp vào sự tịnh tọa thì không có huệ, chẳng chịu khổ thì không có phước. 

Không có phước thì không thể thành Phật. Không có huệ thì không có thể độ chúng sanh. 

Người đại lực lượng phải nên tu phước mà thường tịnh tọa tham thiền, chân thật tu huệ là lúc 

rảnh thường tu phước. Có cái nhân phước này cộng thêm hạt giống huệ này thì mới thật là sự 

nghiệp vĩ đại thành Phật độ chúng sanh. 

Kẻ ngu không biết tham thiền, lúc ngồi nhắm mắt bỗng chợt thấy ánh sáng của nghiệp thức lóe 

lên như đá nháng điển chớp liền la lên “TÔI NGỘ”. Lại thêm trong mộng theo nghiệp thức nổi 

lên hoặc thấy có người nói bên lỗ tai “Đại quang minh tạng từ tự tâm sanh”. Rồi dối cho rằng: 

“Từ đây đại sự đã xong, tâm địa đã sáng” hoặc thấy tướng Phật, thấy bảo tháp, thấy Bồ-tát hoặc 



16 
 

thấy chính mình thành Phật thuyết pháp, bay lên hư không v.v… Rất tiếc không có người mắt 

sáng chứng minh tự cho là phải, chưa ngộ nói ngộ, chưa chứng nói chứng, chưa đắc nói đắc, 

chưa có nói có, lấy hư làm thật, thành tội đại vọng ngữ bị đọa địa ngục A Tỳ. Thế gian, lớn nhứt 

không gì hơn Phật Nhân, sâu nhất không gì hơn Phật Quả. Pháp của Phật nói ra là đại pháp thành 

Phật. Việc của Phật làm ra là đại sự thành Phật. Như chúng ta nghe đại pháp của Phật, làm đại sự 

của Phật, đã cảm cái nhân Phật, được thành cái quả Phật, không sai lạc một chút nào! Tu nhân 

như vậy, cảm quả như vậy. Không ngờ người ngu đem cái tâm ngu làm cái việc ngu, dẫu biết là 

ngộ giả, một lời thốt ra thành tội đại vọng ngữ. Lại đem lời này ra dạy mọi người thành ra kẻ đại 

ác. 

Hỏi người ngộ thật thì thành Phật, người ngộ giả thì bị đọa địa ngục. Lợi hại chỗ nào? 

Đáp: Phật dùng đại pháp làm cho người ta thành Phật. Người chưa ngộ dối lấy sự ngộ giả tự làm 

lầm mình, lầm người, do đây cô phụ tâm chư Phật. Làm mù mắt trời người, khiến cho một người 

mù dẫn cả bọn mù kéo nhau vào hầm lửa. Hầm lửa tức là địa ngục A Tỳ. 

Người tham thiền chịu khó tham suốt một đời hoặc sanh ra đời sau tiếp tục tham nữa, chẳng 

những tiểu ngộ không trụ, mà đại ngộ lại càng không trụ, mới đáng gọi là khí lượng của bậc đại 

nhân. Ta có chân tham thật ngộ dù cường đạo cướp cũng không mất, nước lửa cướp cũng không 

được, mục không được, nát không được. Người thật ngộ này có ngày được long thiên mời ra vì 

pháp, vì người. 

Có người hỏi: Ngài là bậc đại triệt đại ngộ, hãy đề bạt tôi đi! 

Người hoằng pháp ấy nói: Tôi thật khổ não, thiền còn chưa vào cửa, đâu dám ngộ. Thật đúng 

vậy. 

16. LẦM TIỂU NHÂN QUẢ 

Người tham thiền đã biết vi phạm giới của Phật Pháp Tăng và thánh hiền thế gian đều bị gọi là 

lầm đại nhân quả. 

Như người thế gian không giảng nhân quả thì họ không biết nhân quả là vật gì? Chẳng cần phải 

luận. 

Người tham thiền hành đạo điều quan trọng nhất là lưu tâm đến nhân quả. Xưa, có một Tỳ-kheo 

trẻ cười vị Tỳ-kheo già tụng kinh tiếng như chó sủa. Vị Tỳ-kheo già ấy nói với thầy Tỳ-kheo trẻ 

kia rằng: “Ngươi cười ta tụng kinh tiếng như chó sủa, ta tha cho ngươi khỏi bị đọa địa ngục, 

nhưng đọa làm thân chó cò (chó lông màu trắng) thì ngươi phải chịu. Vị Tỳ-kheo trẻ khóc lóc 

cầu cứu. Vị Tỳ-kheo già nói: Ta đã tha ngươi, ngươi khỏi bị đọa địa ngục nhưng quả báo làm chó 

cò, ta không có năng lực miễn cho ngươi. Bảy ngày sau, vị Tỳ-kheo trẻ chết thảm, sanh làm thân 

chó cò, trải qua nhiều kiếp xương chất cao như núi. Một hôm chó cò theo người lái buôn, đi dọc 

đường con chó ăn vụng một miếng thịt, bị người lái buôn ấy đánh gãy bốn chân đem quăng ra 



17 
 

đồng. Tôn giã Xá Lợi Phất mang bát đi ngang, thấy vậy lấy cơm cho chó ăn. Bảy ngày sau con 

chó chết sanh vào nhà ông đại phú trưởng giả thành đứa bé con, thấy Ngài Xá Lợi Phất đến nó 

vui mừng vô hạn liền xin xuất gia vào đạo tên là Quân Đề. 

Lại có một Tỳ-kheo thỉnh khai thị hỏi: Người đại tu hành có rơi vào nhân quả chăng? Vị trưởng 

lão đáp: “Không rơi vào nhân quả” Tỳ-kheo kia liền phóng túng phá trai phạm giới, không điều 

ác nào không dám làm, về sau bị đọa địa ngục. Vị trưởng lão vì đáp lầm một chữ mà bị đọa làm 

thân chồn năm trăm đời. 

Ác nhất không gì hơn lỗ miệng, một lời nói đưa người ta xuống địa ngục, một lời nói làm cho 

người ta liễu thoát sanh tử. Muốn khỏi cái lỗi của miệng, phải thường tu phước huệ. Người trụ 

lâu nơi thiền đường tôi dám bảo đảm suốt đời không tạo lỗi nơi cửa miệng. Thiền đường rất 

thanh tịnh, rất thuần hậu, rất nghiêm khắc, rất công chính, không cho nói chuyện riêng trong suốt 

hai mươi bốn tiếng đồng hồ. Thiện tri thức giúp cho đề phòng nghiêm nhặt các lỗi của thân, của 

miệng, của ý. Phật là đất Phật của ba nghiệp thanh tịnh. 

Tiểu nhân quả là móng tâm tức là nhân, việc thành tức là quả. Niệm trước tức là nhân, niệm sau 

tức là quả. Phải biết niệm niệm nhân, niệm niệm quả, cho nên ở nhân gian không nên để lầm một 

chút về tiểu nhân quả. Lúc lầm chẳng biết, đến lúc chịu quả báo mới biết, vì thế các ông phải để 

ý đề phòng trước khi lầm lỗi chưa sanh. 

Người xưa nói: “Dè dặt trong lời nói, cẩn thận trong việc làm thì mới có phần tương ưng”. Lại 

nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Niệm khởi liền giác, giác tức không có lỗi. Nếu 

làm được như thế, chẳng những tiểu nhân quả không còn lầm mà lâu ngày còn biết được nhân, 

biết được quả nữa. 

17. SỢ LẦM NHÂN QUẢ 

Người tham thiền đã biết người thế gian và người xuất thế gian đều sợ lầm nhân quả. Câu này có 

nhiều người nói, nhưng thật sự làm đến chỗ sợ lầm nhân quả này thì chẳng những người thế gian 

đương nhiên làm không đến, mà cho đến hàng tăng sĩ chúng ta là người không nên lầm nhân quả 

vậy mà cũng e rằng thường ở trong sự lầm nhân quả. Người xưa nói: “Khởi tâm liền lầm, động 

niệm liền trái”. Câu nói quý báu này, người tham thiền chúng ta đại đa số chẳng những chưa 

mang nổi trách nhiệm, mà còn e rằng không biết nguyên do của nó nữa, mà lại nói “Sợ lầm nhân 

quả” thì thật là vô căn cứ vậy. 

Như thí chủ cúng tiền mua ngói để lợp nhà đang dột. Người không sợ lầm nhân quả, tự ý đem 

tiền thí chủ cúng mua ngói đi mua gạch, lại tính rằng: “Mua gạch, mua ngói gì cũng đều là làm 

công đức cho thí chủ”. Hoặc cho rằng: “Tiền vào cửa chùa, phước thuộc về thí chủ”. Hoặc cho 

rằng: “Đều dùng vào việc trong chùa, chứ đâu bỏ vào túi riêng của tôi”. Để nói rằng mình không 

lầm nhân quả, bèn viện ra nhiều lý do để lấy tiền mua ngói đem ra mua gạch. Ông thầy mua gạch 



18 
 

này chưa thấy đến ý của thí chủ. Nhân quả lầm rồi, mà còn đem đạo lý ra để bao che. Thật là lầm 

lớn! 

Người có chút hiểu biết nói: Chẳng nên mua gạch, nếu thí chủ tra ra thì ông sẽ bị chỉ trích và nói: 

Thí chủ đưa tiền mua ngói ắt có dụng ý, không nên dùng lẫn lộn, phải biết sợ nhân quả báo ứng. 

Ông thầy chịu trách nhiệm việc này, nếu không có tiền mua gạch thì bớt đi vài bữa cơm để dành 

tiền ra mua gạch. Nếu làm việc cho người ta mà để cho mình lầm nhân quả, bị quả báo ác thì thật 

là ngu dốt. 

Người thật sự sợ lầm nhân quả, như sách nho dạy: “Giữ miệng như giữ bình kín, phòng ý như 

phòng giữ cấm thành”. Từ đầu chí cuối không chút thay đổi, chứ không phải như lúc thái bình vô 

sự thì tâm ý vui vẽ nói đạo đức, sợ nhân quả, song đến khi bị oan ức đến thân hoặc bị người 

khinh hoặc bị người gạt, hoặc bị người chê bai, hoặc bị người hại thì giận đỏ mặt quơ tay múa 

chân đấm đá, bầm mình sưng mặt chạy đi kiếm thầy, kiếm thuốc. Như thế đó, được gọi là: “Dè 

dặt lời nói, cẩn thận việc làm” sao? gọi là “Sợ lầm nhân quả” sao? 

Lúc bình thường nói cao mà làm không được, sẽ có cái nhân ác cảm cái quả ác theo sau. 

18. KHÔNG LẦM NHÂN QUẢ 

Người tham thiền làm được đến chỗ không lầm nhân quả là việc lớn đã hoàn tất rồi vậy. 

Thật ra vì nhân lầm nên quả tự lầm. Phải biết, cái nhân ban đầu của mỗi người ở trước lúc bất 

giác đã lầm rồi. Đã là cái nhân lầm ắt cảm cái quả lầm. Tại sao nói: Ngày nay không lầm nhân 

quả? E rằng cũng đã do lầm nhân quả mà ra. Sao vậy? Hữu tình vô tình đồng một nhân quả, 

đồng một nghiệp tánh tạo thành cái nhân địa của sắc thân. Tạo nhân người, thọ quả người, tạo 

nhân trời tạo quả trời, tạo nhân Phật tạo quả Phật, tạo nhân địa ngục tạo quả địa ngục, tạo nhân 

quỷ chịu quả ngạ quỷ, tạo nhân súc sanh chịu quả súc sanh, tạo nhân tham thiền chịu quả khai 

ngộ. Cho nên nói: “Nhân như thế, quả như thế”. Dẫu cho núi sông đất đai, người nam, người nữ 

v.v… hễ thích làm một hạnh này thì cảm lấy quả của một hạnh này, thích làm một hạnh kia thì 

cảm lấy quả của một hạnh kia. Vậy làm hạnh gì mà cảm lấy xác thân này? Thật do một niệm bất 

giác đầu tiên làm qua. Biết bao thủ tục mới thọ được thân người này ở trong loài người. Tâm 

thích việc thiện, thích rồi lại thích khiến cho nhân thiện thuần thục, ở trong tâm thiện càng huân 

tập thêm khiến cho nghiệp thiện thành thục. Nhân vì tâm thiện là tâm vui vẽ, là tâm hỷ lạc nên 

cảm báo sanh lên cõi trời. Ngoài ra, sanh trong tứ sanh, lục đạo , từ đây suy ra mà biết. 

Muốn được thực sự không lầm nhân quả, chắc chắn không lầm nhân quả chỉ có người tham thiền 

của Thiền Tông, trong suốt hai mươi bốn giờ đồng hồ thân không ngừng tham, tâm không ngừng 

tham, pháp không ngừng tham. Dù tham chưa thấu đi nữa, nhưng ngay trong lúc chân tham, thế 

gian, xuất thế gian, hư không đại địa, hữu tình, vô tình đã tuyệt diệt không còn. Nếu còn một 

chút thì bị một chút đó chuyển. 



19 
 

Người cả thế gian ở trong hư không, nhìn cảnh sắc ở đây đã rồi, muốn đi du lịch đến một nơi 

xinh đẹp khác để xem chơi. Dù là thế giới lưu ly ở phương đông, thế giới cực lạc ở phương tây, 

xem chơi đã rồi cũng chán. Sao vậy? Vì hai thế giới này đồng ở hư không, cùng trụ trong đại địa. 

Cũng như đẹp nhứt là Thượng Hải, kế đó là Dương Châu. Phải biết Thượng Hải Dương Châu 

cùng với đông phương, tây phương đồng một cục đất. Đâu bằng chân cảnh của Thiền Tông Môn 

chẳng có thí dụ nào sánh được. Nếu nghi, thì cứ làm thử xem! 

19. NHÂN TRƯỚC QUẢ SAU 

Người tham thiền không biết nhân trước quả sau, tuy nỗ lực tinh chuyên tham thiền song cuối 

cùng cũng khó làm xong việc ấy. 

Như người đi đường vạn dặm mới đến nhà, hễ thiếu một bước cũng không thể vào cửa. Cho đến 

đời sau vừa trồi đầu ra đụng nhằm, chạm phải liền khai đại ngộ. Thường thường, người ta cho đó 

là lợi căn. Thật ra chẳng phải. Do vì đời trước đã đi vạn dặm, trên đường đến nhà chỉ còn thiếu 

một bước, qua đến đời này mới có cái việc “Một nghe ngàn ngộ” hoặc “Không tham mà ngộ”. Ví 

như đủ một bước này liền tới nhà. 

Trên con đường vạn dặm đến nhà, ngày hôm nay chúng ta mới bắt đầu đi, đi qua mười năm vẫn 

chưa tới nhà, đi hai mươi năm cũng chưa khai ngộ. Không ngộ dù chết cũng tiếp tục đi, thì người 

này cuối cùng sẽ được đến nhà. 

Có người ngày nay tham thiền, ngày mai muốn khai ngộ, năm nay tham thiền, sang năm muốn 

khai ngộ. Nếu không khai ngộ thì đi làm việc khác để khỏi mất thì giờ ở thiền đường vô ích, 

hoặc làm hành đơn (chức hành đường) hoặc đi hành hương các thánh tích v.v… Chao ôi! Không 

nên tham câu thoại đầu, vì nó làm cho đầu óc người ta tối mò, không có một chút sáng suốt! Một 

pháp này sợ không có duyên với ta. Còn chấp sự ở trong thiền đường thì quá ngu xuẩn. Than ôi! 

Người như thế thật đáng thương xót vậy. Con đường vạn dặm có người chưa đi phân nửa đã thối 

lui, có người mới động chân đã thối lui, có người đi ba mươi năm mươi dặm thối lui, có người đi 

tám đến chín ngàn dặm thối lui. Có người thiếu một bước nửa bước thối lui. Than ôi! Thiếu nửa 

bước đường còn khó tới nhà, thiếu một bước đường thì làm sao tới nhà được? 

Như người tại gia đời trước làm ác trước, làm thiện sau, thì cảm lấy quả báo đời này gia đình con 

cái trước phải chịu điều không được như ý, rồi sau mới được việc tốt. Đời trước làm ác trước, 

đời này thọ báo ác trước. Đời trước làm thiện sau, đời này thọ báo thiện sau. Nếu đời trước làm 

ác trước, đời này muốn được quả báo tốt trước thì không thể được. Đời trước làm thiện sau, đời 

này muốn thọ quả báo thiện trước, cũng không thể được. Đời này tin Phật cũng không giảm được 

quả báo của đời trước. Đời trước(1) làm ác cũng không thể làm giảm được quả báo thiện của đời 

này, cho nên “Nhân như vậy, quả như vậy”. Lại nói: “Trồng mè được mè, trồng đậu được đậu”. 

Muốn biết nhân đời trước, thì hãy nhìn vào sự hưởng thọ của đời này. Muốn biết quả báo đời 

sau, hãy xem những việc làm của đời này. Hoặc có nhân thiện cảm quả ác, cũng có nhân ác cảm 

http://tosuthien.com/kinh-sach/tham-thien-pho-thuyet/tham-thien-pho-thuyet-quyen-ha/11-20-chi-thang-tam-nay#_ftn1


20 
 

quả thiện. Hai chữ nhân quả chẳng phải người tham thiền khai ngộ thì không thể biết được chút 

ít. Than ôi! Một lời nói ác còn phải đội sừng, một tiếng hại người còn phải mang đuôi (ý nói bị 

đọa vào loài súc sanh), vậy mà không ai tin. Thật đau đớn thay! 

 

(1) Nhân thiện, ác không thể bù trừ cho nhau. 

20. KHÔNG NẰM 

Người tham thiền phấn phát đạo tâm cố gắng dụng công mà không được đắc lực, nên gấp rút 

ngồi dụng công. Ngồi ít chưa đủ, phải ngồi hoài. Lúc ngồi mãi, thân không nằm, không ngủ chỉ 

chuyên ngồi dụng công, đó là bắt chước Đức Thế Tôn tịnh tọa sáu năm trong núi Tuyết, đây 

không phải là chuyện thường vậy. 

Chúng ta thống thiết nghĩ đến sanh tử, không dám để thời giờ trôi qua vô ích, đã vào cửa thiền để 

làm cái việc lớn này đâu dám tham tiếc thân mạng để đánh mất duyên lành. Do đó phải nổ lực 

tinh tham, ban ngày không đủ thời giờ phải tiếp nối đến ban đêm, hơi có một chút đánh mất câu 

thoại đầu thì đi không đủ thời giờ tham phải tiếp nối đến ngồi tham. Nếu công phu có thể chẳng 

bị vọng tưởng lôi, suốt trong hai mươi bốn giờ đồng hồ kéo dài không gián đoạn, thân tâm bền bỉ 

rèn luyện thuần thục, trong tất cả mọi hành vi đi đứng tự nhiên tâm không sanh phiền, thân 

không bực bội. Biết rõ rằng: Thân bị nghiệp lôi, tâm bị thế gian chuyển đã không phải một đời 

một kiếp, nếu không có tâm thường hằng thì đến bao giờ mới lìa được cảnh khổ. Do đó, càng 

không cho thân tâm vọng động. Vọng động tức là nghiệp nhân. 

Nay đã thấy suốt thế thái nhân tình, biết rõ cái nhân trước kia thì mạnh mẽ kiên trì đại pháp tham 

thoại đầu của Tông Môn. Có đại pháp liễu sanh thoát tử này, chẳng những đời này chuyên tu, lìa 

bỏ các tạp hạnh, mà cho đời đời sau trải số kiếp nhiều như cát bụi thẳng đến thành Phật cũng 

quyết dùng pháp này làm tông thể thành Phật độ chúng sanh. Sau khi thành Phật cũng đem đại 

pháp này làm phương tiện để đời đời thành Phật, kiếp kiếp độ chúng sanh. Thế nên biết pháp 

tham thoại đầu này là pháp gốc của chư Phật thành Phật độ chúng sanh. Ta là người gì mà không 

biết hổ thẹn? 

Không nằm có ba trường hợp: 

1- Có người lập hạnh ba năm, mười năm không nằm. 

2- Có người sợ ác niệm, ác mộng hoặc sợ thân buông lung nên không nằm. 

3- Có người công phu tham thiền đến chỗ sâu xa quên cả đi, cả ngồi. Một phen ngồi đến ba năm, 

năm năm. Nếu như công phu đắc lực, đã chẳng biết có đi, thì làm sao biết có ngồi. Nếu biết có 

ngồi thì chẳng phải chánh tọa (chân thật ngồi). 

http://tosuthien.com/kinh-sach/tham-thien-pho-thuyet/tham-thien-pho-thuyet-quyen-ha/11-20-chi-thang-tam-nay#_ftnref1


21 
 

Lục Tổ nói: “Lúc sống ngồi không nằm, khi chết nằm không ngồi. Một đống xương hôi thúi, đâu 

thể làm công khóa”. Ý Lục Tổ muốn nói là lìa cả ngồi lẫn nằm. 

Trong mười hai hạnh đầu đà, hạnh ngồi hoài không nằm là hạnh thứ mười hai vậy. 

21. SỢ ĐỘNG 

Người tham thiền lúc công phu đắc lực như mang gánh nặng ngàn cân, sức khó chịu nổi, tự nhũ: 

“Phải rán một hơi cho tới nhà”. Người khác cũng sách tấn: “Hãy dụng công phu kiên trì đừng 

biếng trễ, biếng trễ ắt sanh ra mâu thuẩn”. Do sự sách tấn của chính mình và của người khác, mà 

cố gắng quá sức mình chỉ đợi buông gánh xuống là không còn dám gánh lại. Thậm chí buông 

xuống rồi còn không dám mở miệng nói tới cái gánh này nữa. Phần đông người đều như thế, từ 

đây mưu tìm một con đường khác. Có người suốt đời không nghe hỏi đến việc này nữa. Có 

người nói là bị pháp này làm mất thời giờ vô ích. Có người phỉ báng pháp này chẳng phải là 

chánh pháp. Những người này thật đáng thương vì họ giống như người có bệnh đi cầu thuốc, 

thuốc sắp đến tay, lại chê thuốc không linh, tự phải mang bệnh mà chết. Lại như có người lên núi 

tìm của báu, lặn suối trèo non vất vã đến nơi, của báu vào tay mà nghi là đá, bèn vứt bỏ đi. 

Do vì lúc dụng công đắc lực không thể nhẫn nại tiến tới mãi mà lại nghỉ ở giữa đường, cho nên 

lúc đắc lực mà không tính tiến tới nữa thì không còn sức để tiến tới. Phải biết, công phu đắc lực 

chính là lúc cần phải dũng mãnh siêng năng chịu khó động dụng tham cứu thì mới có phần đắc 

lực, bất quá là tinh thành tham cứu lâu dài chứ không phải khí lực làm nhọc thân. 

Nay đã sợ động, động lực của tham thiền liền ngưng thì không phải là người tham thiền. Chính 

không sợ động mới là công phu đắc lực. Nếu sợ động công phu liền ngưng nghỉ. Biết rõ ràng sợ 

động đều do quá động mà có. Tuy biết quá động nhưng nhờ quá động mới có hy vọng đến nhà, 

sợ động thì đừng nghỉ ở giữa đường. Giữa đường này chẳng phải là chỗ của Nhị Thừa, Thanh 

Văn, Duyên Giác, mà là chỗ của bọn phàm phu bạc phước vô duyên. 

Phải biết, dầu là vô minh duyên hành. Hành tức là hành động, chẳng phải động thì không hành. 

Dụng công tham thiền, tâm tâm tham, nổ lực tham, đây gọi là thân tâm đại động, chẳng phải đại 

động thì không thể đạt đến cái hành động đầu tiên. Đây cũng gọi là lấy động dẹp động, lấy chốt 

tháo chốt, lấy vọng trừ vọng, lấy chân trừ chân. Thật do công động của tham thiền mà đạt đến 

mục đích ban đầu, cửa ải sau rốt. 

22. CẦU TỊNH 

Người tham thiền cầu tịnh chẳng phải là chân thật tham thiền. Sao vậy? Lúc công phu đắc lực, 

tịnh bất khả đắc thì cầu tịnh là ai? 

Nghi tình tinh tham, ngoài quên thế giới, trong quên thân tâm. Thân, tâm, thế giới đều quên thì ai 

động, ai tịnh? Nếu như chẳng tịnh lại muốn cầu tịnh thì chẳng phải là chánh hạnh tham thiền. 



22 
 

Phải biết, thiền đường chẳng những ngăn động mà còn phải ngăn tịnh. Ngăn động thì động 

không quan hệ đến thân. Ngăn tịnh thì tịnh không quan hệ đến tâm. Tâm đã không quan hệ thì 

quên cả động tịnh, như da đã không còn thì lông dựa vào đâu để mọc. 

Ngay lúc tham thiền, có động có tịnh đều lấy thân tâm làm chỗ nương tựa. Sao vậy? Công phu 

đắc lực, thì tịnh giới nghiêm trì, định luật kiên cố, huệ tự nhiên sanh. Chẳng nghĩ trì giới mà đại 

giới tự trì, vô tâm tu định mà tâm chẳng loạn, chẳng mong phát huệ mà huệ lực sâu xa. Thế nên 

biết thiền chân thật tức là giới định huệ. Ngăn dứt trần cảnh tức là giới, quên tâm tán loạn tức là 

định, không nhiễm tất cả tức là huệ. 

Người trụ thiền đường không hạ quyết tâm liều chết tham thiền, cứ sinh hoạt ở trên kiến văn thủ 

xả, một mai thối tâm trở lại chỗ ngu si tăm tối, tức là chán huyên náo, cầu tịch tịnh. Phải biết 

ghét huyên náo, sợ nhân sự tức là trồng sâu hạt giống Nhị Thừa, bỏ Tòng Lâm đi ở nơi cô tịch 

cam vào cửa của bọn hạt giống cháy. Than ôi! Đau đớn thay! 

Nếu người không hiểu rõ và không trừ sạch cái tâm cầu tịnh này thì trên thiếu một hạt giống 

thành Phật, dưới thiếu một người độ chúng sanh. Vì thế chư Phật thống hận Bồ-tát thương tâm. 

Một bậc anh tài của Phật giáo mà cam làm hạt giống thúi của pháp môn. Con đường duyên giác 

là do cầu tịnh mà đi, người thanh văn là do từ sợ động mà sanh ra. 

Xin khuyên người tham thiền hãy nắm chặt câu thoại đầu, động cũng tham như vậy, tịnh cũng 

tham như vậy, sống cũng tham như vậy, chết cũng tham như vậy, tham hoài không bỏ, mới 

không rơi vào hang ổ Nhị Thừa. Nếu làm được như thế, chư Phật sanh hoan hỷ. Thiên Long 

giáng kiết tường. Sướng thay! 

23. THÍCH ĐẠM BẠC 

Người tham thiền, thân tâm không nên phù hoa, không nên kiêu sa, không nên ngã mạn. Như ăn 

thì mỗi ngày hai bữa cháo, một bữa cơm, mặc thì không đủ ấm. Sách nho dạy: “Người quân tử 

ăn chẳng cầu no, ở chẳng cầu yên”. Người xưa nói: “No ấm nghĩ đến chuyện dâm dục, đói lạnh 

phát đạo tâm”. Người tham thiền có đạo lực, trừ y bát ra, chỉ có vài bộ đồ rách, một chiếc mền 

mỏng, một cái bồ đoàn, ở Tòng Lâm cũng tiện, đi hành cước cũng tiện. Tóm lại, nhiều thêm một 

vật thì nhiều thêm một tâm, bớt đi một vật thì bớt đi một niệm, bớt đến mức một vật không còn, 

một tâm không sanh mới thật là pháp khí (người xứng đáng của pháp môn), mới thật là đạo 

nhân. 

Ngày gần đây, có người mới học tham thiền, vừa thọ tam đàn đại giới xong, mua sắm đủ thứ, 

chứa nhiều đồ tốt, như bàn chải đánh răng loại tốt, kem thoa da làm cho thân miệng thơm tho, 

ném bồ đoàn, cầm thuốc hút, tay cầm chuổi, miệng ngâm nga, áo tràng đen, áo trong trắng làm 

động lòng ái nhiễm của người. Áo quần hơi dính mồ hôi nhơ liền đổi thay đồ mới, đi đường thì 

ngó liếc người chung quanh, ngồi thiền thì lo ngủ gật, dùng trà điểm tâm thường lệ buổi sáng thì 



23 
 

để tâm phan duyên vào sự tiếp đãi. Đến lúc được nghe nhắc: “Xuất gia như vậy uổng phí một 

đời, thời giờ quí báu trôi suông vô ích”. Liền cố gắng sửa đổi lại khiến cho đạo duyên tốt đẹp, 

thật sự không là không tất cả. Một mai Diêm Vương thấy người có đạo thì đưa thẳng về trời, 

người không có đạo thì vùi sâu xuống địa phủ. Diêm Vương tuy ác cũng khó bắt tội người vô tội, 

người to gan lớn mật giải quyết xong đại sự thì đâu có sợ con đường âm phủ. 

Thế nên biết, phù hoa, kiêu sa, ngã mạn, hoàn toàn bị người tham thiền đạm bạc đuổi đi. Dù cho 

vật chất đầy đủ suốt đời cũng không bằng một đời đạm bạc! 

24. KHÔNG CẤT TIỀN 

Người tham thiền, trước tiên đã biết chỉ là một chiếc thân đi không bạn lữ, tuyệt nhân tình, 

không thân sơ, bặt nhân ngã. Như thế thân mới có thể an nhàn, tâm được tự tại. Lấy thiền duyệt 

làm cơm nước, lấy pháp hỷ làm no đủ. Chẳng những cơm cháo, y phục của nhân gian không cầu 

ở người khác mà tự mình có pháp bảo vô giá là chân thiền thọ dụng không hết, thì còn “cất chứa 

nhiều vàng bạc và đồ vật xinh đẹp đáng yêu” nữa để làm gì. Nếu người cất chứa vàng bạc nắm 

giữ chẳng bỏ, đều cũng là tham luyến như người thế tục thì thiền làm sao tham? Đạo làm sao 

hành? Lâu ngày ắt không khác gì bọn thầy chạy theo thế tục. Tình trạng như thế càng ngày càng 

đi xuống dù có muốn khôi phục lại tư cách của một vị tăng sĩ cũng không thể được! 

Người tu hành nếu không có thiền sâu thì phải cẩn trọng tuân theo lời Phật dạy: Ba y, bình bát, 

trụ lâu ở Tòng Lâm, từ cạn vào sâu, từ thô đến tế, dần dần bước lên thánh địa. Như vậy, cần phải 

lập đại hạnh thân không cất tiền, tay không cầm tiền, mới có thể trì được giới “Cất chứa tiền”, 

mới có thể giữ thanh quy, hành khổ hạnh. Thân như đứa ngốc, tâm như con Phật. Sao vậy? Vì đã 

trì giới “Cất chứa tiền” lại giữ thanh quy, không còn sắm quần áo tốt, giầy vớ tốt, dù phải chịu 

khổ đến đáo để cũng không có một chút xê xích. Chẳng những tự mình giữ theo lời Phật dạy mà 

cũng dạy người khác làm y như vậy. Làm được như thế, thì mọi người ở thế gian đều phải le lưỡi 

nói: “Thời này còn có vị sư tăng tốt như thế, thật là Phật sống ứng thế vậy”. 

Làm được như thế thì Phật giáo có thể huy hoàng, tăng chúng dần dần có khởi sắc, tiền đồ của 

Tam Bảo tự nhiên xán lạn. 

Mong sau mọi người hãy bỏ xa hoa mà hành hạnh Phật, y theo Phật học, lâu ngày không dời đổi, 

suốt đời trước sau như một, thì thật là vị cứu tinh của pháp môn, là người hướng đạo của thời 

mạt pháp. Từ chỗ nghèo khổ thâm nhập thiền na. Nếu phát minh được Phật pháp vốn sẵn có thì 

cũng từ khổ hạnh mà được. 

Ước mong có người như thế trụ lâu ở đời, vì người đó thật là đứa con quý của Tam Bảo vậy.  

25. THANH KHIẾT 



24 
 

Người tham thiền trước nhứt cần phải ba nghiệp thanh tịnh, kế đến tu hành đúng như Pháp. Nếu 

không kiểm điểm thân tâm thì rốt cuộc đắc mà lại thất. 

THÂN NGHIỆP: Đã thật sự tham thiền thì thân còn không phải của ta, thì còn có cái gì của ta 

nữa. Đất còn bất khả đắc thì khí cụ sát sanh để ở chỗ nào? Trì giới như thế, gọi là vô tác thánh 

giới. 

KHẨU NGHIỆP: Miệng hoàn toàn sạch hết bốn lỗi (nói dối, nói thêu dệt, nói chia rẽ, nói lời 

thô ác). Đồ ngữ tân như hành tỏi không còn nghe, tôm cá trứng gà trứng vịt chưa từng nếm, củ 

cải rau xanh là đồ ăn quý, rau dưa sơ xài là món ăn ngon. Như thế là miệng được thanh khiết 

vậy. 

Ý NGHIỆP: Ý như ngựa hoang dong rủi, tâm như khỉ vượn leo trèo. Ba nghiệp lóng trong, lại 

thêm thanh khiết thì ánh sáng của lý Nhất thừa càng thêm hiển hiện. Sự thanh khiết là chân thật 

thanh khiết của sự thành Phật vậy. 

Người thời gần đây ăn chay cũng gọi là ăn uống thanh khiết. Ăn chay thật là một điều thiện lớn. 

Trong số những người ăn chay vì hoàn nguyện, có người ăn chay đến già. Có người bắt chước ăn 

chay, có người được chỉ dạy cho ăn chay, rốt cuộc quả báo được sanh lên cõi trời, hoặc sanh làm 

người giàu có. Người ăn chay đúng đắn trước tiên phải quy y Tam Bảo, kế đó nghiêm trì ngũ 

giới. Đây là vun bồi dần dần hạt giống Phật, trồng sâu nhân xuất thế. 

Người ăn chay nếu nhập vào các bản môn như Tiên Thiên Đạo, Vô vi môn, Diêu trì môn, Thanh 

tịnh môn, Đại thừa môn, Tam bôi trà, Ngũ chi hương, Cửu công đạo v.v... Tu học rất tốt cũng đủ 

làm cho người thiện ở thế gian. Bên trong họ có hạnh tu bí mật không tiện công khai. Cũng có 

người in sách dạy đời, có người nhân sự cung kính, vì mua cá phóng sanh, nhưng họ đều không 

chịu thay đổi đường lối. Các thứ ngoại đạo này phần nhiều phỉ báng Phật Giáo, khinh khi Tam 

Bảo, thật là một điều đáng tiếc! 

Có những tín sĩ ăn chay của các môn, các đạo phỉ báng Phật giáo nặng nề như: “Làm Hòa 

Thượng vào cửa không, Phật giáo không bằng đạo của ta”. 

Như thế đều do người lãnh đạo giáo phái chưa từng xem kinh Phật, chưa biết nghĩa lý đạo Phật, 

không biết mình là ngoại đạo, lại nghi Phật là cửa không. 

Nếu các môn, các đạo không phỉ báng Phật, không khinh khi Tăng, thêm kính Tam Bảo thì 

chuyển ngoại đạo thành ra đạo hữu của Phật môn. 

Kính khuyên, quý vị lãnh đạo của các đạo hãy mau tỉnh ngộ để có thể làm thuyền bè quý báu cho 

nhân gian. 

26. TRÌ GIỚI 



25 
 

Người tham thiền đã biết, Phật sắp diệt độ, Ngài A Nan thưa: “Lúc Phật tại thế, lấy Phật làm 

thầy. Sau Phật diệt độ, lấy gì làm thầy?” Phật bảo A Nan: “Sau khi ta diệt độ, các ông lấy giới 

làm thầy” 

Thế nên biết, thánh giới là lời di chúc của chính miệng Phật nói ra, Phật tử chúng ta đều phải 

nghiêm trì tịnh giới, giữ kỷ thanh quy. Giữ thanh quy thì siêu thăng, phạm giới thì đọa lạc. 

Giới có hai thứ là: BẠCH Y GIỚI (giới tại gia) và NHIỄM Y GIỚI (giới xuất gia). 

BẠCH Y GIỚI là các thứ y phục đều là màu sắc chính, hoặc nhiều màu, đó là theo thói quen 

tham thân thích đẹp mà chế ra, cho nên hai chúng tại gia mặc đồ này gọi là Bạch y giới. 

NHIỄM Y GIỚI là y áo nhuộm các màu hoại sắc như: vàng, hoặc đà, hoặc xám tro, đó là những 

màu người thế tục không thích. Hai chúng xuất gia mặc đồ đó gọi là hợp đạo. 

Thời gian gần đây có sự lộn xộn vi phạm thánh giới: Cư sĩ tại gia mặc áo hoại sắc, Tỳ-kheo xuất 

gia lại mặc y phục màu trắng. Màu trắng là màu y phục thế tục, tăng sĩ sao lại dám mặc, đó là 

cam chịu, làm đứa con ngỗ nghịch của Phật môn, thật là quyến thuộc của Ma Vương Ba tuần 

vậy. 

Lúc Phật còn tại thế, Ma Vương nói với Phật: “Ngài còn tại thế, tôi không có cách nào phá hoại 

chánh pháp của Ngài. Sau Phật diệt độ, năm trăm năm, Ma Vương tôi sẽ đem con trai, con gái 

ma của tôi vào trong đời mạt pháp phá hoại chánh pháp của Phật bằng cách xuất gia trong hàng 

ngũ chư Tăng, bên ngoài hiện hình tướng Tăng, bên trong làm hạnh thế tục. Bạch y thuyết pháp, 

Tỳ-kheo nghe Kinh. Tỳ kheo mặc y phục bạch y cho đó là y phục của Tăng. Cư sĩ mặc y phục 

của Tăng cho đó là của bạch y. Phật nghe Ma Vương thề muốn phá hoại chánh pháp của Phật mà 

Phật rơi lệ. 

LAI QUẢ tôi cúi xin quý vị Sư Tăng hãy nghiêm chỉnh giữ đúng quy chế của Phật, đừng để 

trúng kế của ma. Hãy đổi y phục màu trắng ra màu hoại sắc, sửa phá pháp thành ra hộ pháp. Xin 

quý vị hãy lập thệ “Tự hành cũng như dạy người mặc áo thô hoại sắc, ăn uống đạm bạc, lấy 

Tòng Lâm làm nhà, lấy giới luật làm hạnh, lấy việc giáo hóa người học Phật làm sự nghiệp, lấy 

sự tự răn cấm mình kiêu sa làm hạnh tu hàng ngày. Lại nguyện: “Đồng hộ chánh pháp Như Lai, 

cùng giữ giới luật của Phật. Trên thân không mang một tất vải trắng, nơi miệng thường nói giữ 

giới của Phật, nơi ý không nghĩ đến đồ bạch y tốt đẹp”. Ba nghiệp thanh tịnh mới đích thực là 

con của Phật vậy. 

27. OAI NGHI 

Người tham thiền hành đạo hết ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh mới đáng được gọi là vị Tăng 

sĩ tốt. Sách nho nói: “Lễ nghi có ba trăm, oai nghi có ba ngàn”. Huống thay là Tăng sĩ? 



26 
 

Oai nghi cũng là sự giáo hóa chúng sanh mà không dùng đến lời nói, tất cả chúng sanh thấy nghe 

đều sanh hoan hỉ, sanh lòng tin tưởng, trồng được thiện căn lớn. 

Thời gần đây có người tu hành không giữ oai nghi, không trì cấm giới của Phật, đi đường thường 

ngó đông ngó tây, cười nói ồn ào, hoặc có người áo vắt vai, tay cầm thuốc hút, đội mũ lệch, mặc 

áo mỏng. Cờ bạc là điều mất oai nghi bậc nhứt, tham dâm là cửa đọa lạc nặng nề. Qui chế của 

Phật bỏ qua chẳng màng đến, chỉ lo phá thánh giới, dù có nghe nói đến tam đồ (địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh) thống khổ, nghe cũng như không nghe, cứ đua nhau đi vào chốn khổ. 

Tăng sĩ phá giới sao chẳng quày đầu, tình nguyện vào chốn Tòng Lâm, thường đem nước pháp 

tẩy rửa lỗi lầm, dũng mãnh phấn phát đạo tâm để cởi mở tội nặng. Tội ác trước kia lớn bằng trời, 

một pháp tham thiền không đủ khỏi tội. Cho nên biết mình có lỗi tự chừa còn phải khuyên người 

khác nữa. Không nên chỉ lo trừ lỗi của mình, mà không lo đến người khác tạo ác. Đạo Bồ-tát lấy 

tự lợi lợi tha làm bổn hạnh hàng ngày. Nếu làm được như thế mới là gương tốt của đời mạt pháp, 

là con mắt của Trời người, chư Phật hoan hỷ, Thiên long giáng kiết tường, cha mẹ chín đời đều 

được siêu thăng, quyến thuộc hiện đời nhờ ân này được phước. 

Oai nghi là một Phật sự lớn, người hành được thì giáo hóa trời người, người không hành được bị 

gọi là người tồi tệ. 

Xưa, có hai thầy Tỳ-kheo đồng đi khất thực. Người có oai nghi thường được no đủ, người không 

oai nghi thì bị đói khát. Hai người cùng đến nhà thí chủ. Người có oai nghi thì mắt nhìn thẳng 

thân tâm tịch tịnh, không nói không nghe. Cả nhà thí chủ đều đảnh lễ kính như Phật sống, người 

không oai nghi thì đầu lúc lắc, mắt láo liên, ngồi gát chân, đứng dựa vách bị thí chủ đuổi ra nói: 

“Thầy hãy đi nơi khác nhà tôi chỉ muốn cúng dường Phật sống”. Vị Sư này tức giận lắm nói 

rằng: “Ông kia với tôi cùng đi khất thực, tại sao lại cúng dường ông ta như Phật sống, còn tôi thì 

lại đuổi đi. Tôi bất quá thiếu chút oai nghi, mà bỏ đói tôi, chẳng những tôi đói muốn chết mà còn 

thêm tức muốn chết. Điều đó chứng minh rõ ràng: Người có oai nghi đi đâu cũng được người 

cung kính. 

28. TẾ HẠNH 

Người tham thiền quan trọng nhứt là tế hạnh, thiếu tế hạnh khó nhập đại định. Đầy đủ tế hạnh thì 

động cũng là định. 

Chúng ta do một niệm bất giác mới có vô minh. Vô minh chỉ hành tế hạnh, chưa nhập vào danh 

sách. Nay đã trở lại cái gốc tế hạnh thế nên biết còn cách nguồn tâm chẳng xa. 

Người mới học không biết tế hạnh là vật gì? Tâm thô, một lời ăn nói nặng nề làm tổn thương hòa 

khí, đều do không có tế hạnh mà ra. 

Lúc đi chân không có tiếng là tế hạnh. Lúc đứng hai tay xuông thẳng với thân bất động là tế 

hạnh. Lúc ngồi thì ngay thẳng không dựa nghiêng là tế hạnh. Lúc ngủ thì nằm theo thế kiết 



27 
 

tường, không nằm ngửa, không nằm sấp, không nằm nghiêng bên trái, tay hữu gối đầu, tay tả để 

xuôi trên thân mình là tế hạnh. Khi nói chuyện với người thì nhìn ngay ngực người, nói không 

văng nước miếng, nói năng dịu dàng là tế hạnh. Làm việc thì tay chân nhẹ nhàng sẽ là tế hạnh. 

Xa lìa thô hạnh của thập ác, siêng làm tế hạnh của thập thiện. Lúc nói chuyện không nên chưa 

nói đã cười là tế hạnh. Có việc không nên sợ đầu sợ đuôi là tế hạnh. Trì giới được thanh tịnh là tế 

hạnh. Đầy đủ được oai nghi là tế hạnh. Người khác tham thiền khó tiến bộ, người tế hạnh vừa 

tham liền tiến bộ. Con kiến kêu cứu mạng, người thô tâm chẳng thể nghe, người tế tâm nghe 

được và cứu được. Tứ Tổ nghe con rệp bị Lại Dung thiền sư ném xuống đất gãy chân rên la là tế 

hạnh. Một hôm tôi đang ngủ trên quảng đơn (giường ngủ tập thể) bổng nghe tiếng kêu khóc tôi 

xuống đơn tìm kiếm, thấy một con rệp không có chân đang lăn lộn, vì tâm tế hạnh nghe được, 

chứ không phải chuyện lạ. 

Lúc Phật còn tại thế, một hôm có việc Phật lên cung trời Đao Lợi. Trời Đế Thích thiết tiệc khoản 

đãi, Phật hóa là Đế Thích, thân giống Đế Thích. Các vị A-la-Hán tùy tùng như Mục Liên, Xá Lợi 

Phất, Ca Diếp, Tu Bồ Đề mắc lo du ngoạn thiên cung. Lúc trở về mới hay Phật đang dự tiệc mà 

không biết ai là Phật ai là Đế Thích. Mục Liên kinh hãi bay lên trời Phạm Thiên tìm cũng không 

thấy ai là Phật, bay đi xa đến chín trăm chín mươi hằng xa cõi Phật tìm Phật cũng không thấy, 

mới hỏi Ngài Xá Lợi Phất. Ngài Xá Lợi Phất bảo: “Các ngài A-la-Hán hãy nhìn trên tòa, người 

nào có tế hạnh, con mắt không động, chắc chắn là Đức Thế Tôn. Chúng A-la-Hán nhìn ra mới 

dám đến trước Phật. Phật quỡ: “Thần thông chẳng bằng trí huệ. Mục Liên thô tâm, chẳng bằng 

Xá Lợi Phất tế hạnh”. 

Tế hạnh là do tham thiền mà có. 

29. THANH QUY 

Người tham thiền cần nhứt phải giữ thanh quy mới có thể tham thiền. 

Thanh quy là mô phạm công chánh thanh nghiêm. Công hay trừ được những điều tồi tệ riêng tư, 

chánh hay trừ được cấu nhiễm tà vậy. Thanh hay trừ được cấu bẩn nhơ uế. Nghiêm hay trừ được 

thói quen biếng nhát. Cho nên dùng thanh quy để kiến lập Tòng Lâm, dùng thanh quy để sửa trị 

nhân cách, dùng thanh quy để lợi ích nhân thế, dùng thanh quy để thành Phật Tổ. 

Quy củ chẳng thanh nghiêm thì con người theo đó mà biếng nhát. Quy củ chẳng công chánh thì 

con người dễ thành ra tệ lậu. Thế nên biết, công chánh thanh nghiêm là gốc của Tòng Lâm. Làm 

nền của Phật Tổ, làm con đường cho người tham thiền, làm con thuyền của biển khổ, người giữ 

được thanh quy thì thân chịu được khổ, tâm chịu được nhọc. Thà chết với thanh quy chứ không 

sống với uế trược. Chúng ta vốn rất mờ tối, theo nghiệp lôi cuốn thì cảm thấy thích ý. Có chút bó 

buộc của quy củ thì thấy khó chịu. Như thế có nên chăng? 



28 
 

Người trụ Tòng Lâm: Phải biết giữ quy củ là trừ tập khí ác cho mình, là cắt bỏ nghiệp chướng 

cho mình, cho nên phải giữ cho nghiêm chặt không nên sao lãng. Quy củ là khuôn pháp làm cho 

người ta trở thành người tốt. Thế nên biết, người muốn giữ thanh quy mà nghiệp chướng không 

chịu giữ thanh quy. 

Thường thường người ta nói: “Tôi rất khổ sở, tôi muốn giữ thanh quy để làm người tốt, mà 

nghiệp chướng không chịu. Ôi! Chẳng lẽ thành ra hai người. Lại nghĩ rằng: “Tôi muốn đông, 

nghiệp chướng muốn tây, tôi muốn ăn cơm, nghiệp chướng muốn uống trà. Như vậy, quả thực 

nghiệp không làm chủ được. Mỗi người hãy hỏi kỹ lại tâm mình xem. Ta muốn xem Kinh, liền 

xem kinh, ta muốn lạy Phật, liền lạy Phật, đâu có chút gì ngăn cản. Bảo ông giữ thanh quy, tại 

sao lại đổ thừa oan cho nghiệp chướng không cho giữ thanh quy. Nghiệp chướng nếu nói chuyện 

được, mà nghe ta nói do nghiệp chướng không làm chủ được thì nghiệp chướng sẽ kêu oan rằng: 

“Ông chủ đã làm oan ức nghiệp chướng của tôi rồi!”. Gặp việc chẳng làm, rõ ràng là tại ông 

không chịu làm, lại đổ thừa cho nghiệp chướng tôi không chịu làm. Đâu có lý nào nghiệp không 

làm chủ được. Người chủ nhân này tỉnh ngộ nói: “A! Liễu tức nghiệp chướng bổn lai không, 

chưa liễu tình nguyện giữ quy củ”. Từ nay lập đại hạnh, phát đại nguyện thề tử thủ thanh quy 

quyết định chẳng theo nghiệp chướng chuyển. Thật sự do ta chứ không dính líu gì đến nghiệp 

chướng cả. 

30. CHỊU KHÓ 

Người tham thiền cần phải có tâm thường hằng kiên cố, không được đụng nhằm việc khó thối 

lui. Phải biết việc tham thiền này lớn lao không có gì sánh bằng. Tất cả những việc vô cùng trọng 

yếu của thế gian cũng không trọng yếu bằng tham thiền. Sao vậy? Người cả thế gian hướng ra 

ngoài tìm cầu, còn người tham thiền đi vào bên trong. Nhưng sự đi này không phải chân đi, 

không phải thân đi, không phải tâm đi mà là đề khởi một câu thoại đầu, tâm tâm tham, khắc khắc 

tham, miên mật tham. Tham thiền miên mật? Một kẽ hở bằng đầu mũi kim cũng không có, có thì 

việc thế gian sanh. Một chút xíu của cái có cũng không thể có, đó là chỗ hành của tham thiền. 

Hành như thế ắt phải chịu khó mới hành được. Vì sao? Như người đi đến trong rừng gai gốc, 

trong đám hổ báo, trong đống phân cứt, trong đám người nữ, chỗ này hồi đó đến giờ chưa từng 

đi cũng chưa từng đến qua, nay đã mạnh dạn đi qua, dù trong tâm bình tỉnh cũng khó mà đi 

thẳng. Thế nên biết, cái khó của đường đi bên ngoài, cái gấp của tâm bên trong là cho lửa giận 

bừng bừng, phẩn nộ không dứt. Con đường như thế lại thêm phải đi như thế, thật là không dám 

đi, không còn muốn đi nữa. Người hành đạo phải làm đến chỗ không hành không được, trong đó 

sự khéo léo là trước tiên phải rõ chỗ thích của tâm là tiêu dao, là thích ý, là tự tại, là sung sướng, 

vì thế hang ổ của lục đạo luân hồi đều ở chỗ đó. 

Ngày nay đi con đường cũ, tham luyến chẳng bỏ nhân thế, đã chẳng phải mới ngày nay đâu! 

Thẳng đến hôm nay chỉ là đi qua một lần mà chưa trở lại một lần nào. Mọi người hãy xem, ngày 

nay tính theo con đường cũ trở về, con đường cũ xa xôi không tự thấy. Thế nên biết, con đường 



29 
 

này tuy đã đi qua một lần, trải qua thời gian quá lâu, bây giờ hoàn toàn quên mất, nay muốn trở 

về không biết đường đi. Có một pháp hay là câu thoại đầu, có một khổ hạnh là hai chữ CHỊU 

KHÓ. Chúng ta ngày nay muốn trở về nhà, cứ ôm chặt một câu NHẪN NẠI, nhẫn nại lâu ngày 

thuần thục, chịu khó lâu ngày thành tập quán, bảo nó làm việc khác nó không biết, chỉ biết một 

việc CHỊU KHÓ càng ngày càng quen thuộc. Chỗ hành như thế đại địa không đủ để hành, hư 

không cũng không đủ để hành. Hễ hành liền liễu (ngộ). Trước dùng nhẫn nại hành, sau dùng tâm 

hành, rồi dùng pháp hành. Đến đây một tay đập vỡ vô minh, một chân đá nhào ổ thức. Từ đây 

gia đình không rời đại lộ, đại lộ đều là gia đình. Sung sướng biết bao! 

31. GIỚI THAM 

Người tham thiền đến tu giới định huệ, tức là diệt tham sân si và cũng không lìa tham thiền mà 

từ bỏ các tập khí tham sân si. 

Người đạo nhân chân chính quần áo trên thân không thay, hàng ngày ăn uống không đủ, vớ lủng, 

giày rách, áo tràng vá chồng nhiều lớp, mũ rách te tua, ở xa nhìn tưởng là kẻ ăn mày, đến gần 

mới hay là người tham thiền. Người này là của báu trong chúng Tăng, là bậc tôn quý trong loài 

người. Nếu suốt đời thân đạm bạc, chí kiên cố đến già cũng không thay đổi, chỉ có tiến chớ 

không lùi, chỉ rổng không, không có gì hết, vô tâm nơi sự, vô tâm nơi lý, mới đích thật là tâm 

đạo nhân. 

Thời gần đây, người học đạo thích bồ đoàn tốt, tọa cụ đẹp để có thể gối đầu, làm nệm để nằm, 

bình bát chê là xấu, giới điệp chê là mỏng. Con mắt sáng như minh châu mà mang mắt kiếng 

trắng. Lại sắm khăn lông, giày da thứ tốt, kem đánh răng thượng hạng v.v… Xức dầu thơm cho 

thân hôi thúi, cạo râu nhẵn nhụi cho đẹp trai. Tham cái đẹp của thân như thế mà đâu biết thân 

này do cứt thành. Nếu như thấy rõ được thân này bất tịnh, không màng đến nó nữa thì mới là bậc 

đại trượng phu. 

Người thật có tâm với đạo, người có thiền để tham biết rõ tâm ta lâu nay bị trần nhiễm cho nên 

phải có thân hình. Nay đã xuất gia đâu dám theo thân chuyển nữa. Bằng không thì thai trâu bụng 

ngựa phải qua vạn năm, địa ngục thiên đường bị mê ràng buộc, biết đến ngày nào mới được thoát 

ra. Phải mau bỏ đi những đồ vật làm mê thân, đem bồ đoàn tốt cho người, liệng đi tọa cụ đẹp, 

bình bát, giới điệp là đồ tùy thân tốt xấu chẳng màng, mắt kiếng, khăn lông hãy mau đem cho kẻ 

tục. Kem đánh răng, xà bông thơm hãy ném vào hầm phân. Thân thúi mồ hôi chẳng cần biết, làm 

ông Tăng nghèo nàn cũng không màng, quần áo hoại sắc thì mặc, cốt thoát ly tập quán thế tục, 

cắt bỏ phù hoa. Từ nay về sau, trừ hạt giống tham rồi, thì gốc rễ đâu có sanh. Một vai mang gói 

hành lý rách rưới, hai chân đi thẳng vào Tòng Lâm. Trụ thiền đường rồi, nhớ lại chuyện xưa hổ 

thẹn nói rằng: “Ngày nay được đến chỗ này là nơi an thân lập mạng của ta. Ngay đầu bữa một 

nhát, quỷ tham chết ngắt. Quày đầu lại làm người tốt, được người đời gọi là người hữu đạo. Sao 

mà không làm như thế?” 



30 
 

32. GIỚI SÂN 

Người tham thiền đã biết giận hờn là điều làm tổn thương thân mạng và làm hỏng việc lớn. Thấy 

người đem lại sự bất lợi cho ta, hoặc nghe nói người có hại cho ta thì liền nổi sân lên trợn mắt đỏ 

mặt thốt ra lời hung dữ. Có người thì cãi cọ, có người đấm đá, có người kéo đến cửa quan, có 

người kết hận với nhau. Lửa sân này một phen nổi dậy thì làm cho ngày đêm không yên, cho đến 

nằm chiêm bao cũng thấy đánh lộn. Đáng thương, nó còn làm lụy đến đời sau nữa. Người tâm ác 

độc thì trong bụng nghĩ hễ gặp kẻ thù thì giết chết. Người tâm nhu nhược thì sợ người hại mình 

mà trốn tránh. Hai người này đến đời sau, người ác như con mèo, người yếu như con chuột, gặp 

mèo liền chết. Lại như con thỏ gặp chó liền chết, như con dê gặp cọp liền chết, như con trùng 

gặp chim liền chết, như tôm cá gặp người liền chết, như con heo vừa lớn liền chết, như kẻ thù 

gặp kẻ hại thì chết. Thật đáng thương tâm! 

Một đời người có mấy mươi năm mà thế nào cũng có một lần cãi cọ, một lần xô đẩy, một lần 

đánh lộn, một lần chưởi mắng, lửa sân nổi lên đỏ mặt tía tai, tạo nên vô biên nghiệp ác. Đời này 

không biết ăn năn sám hối thì đến đời sau thù oán giết hại lẫn nhau. 

Than ôi! Tạo nghiệp hơi lớn đọa vào loài súc sanh ngạ quỷ vạn kiếp, tạo nghiệp lớn hơn nữa thì 

đọa địa ngục A Tỳ biết đến ngày nào mới được ra khỏi. 

Tôi xin khuyên quý ngài hãy coi mọi người và loài chẳng phải người (phi nhân) đều là cha mẹ 

quá khứ của ta, đều là chư Phật vị lai. Quý ngài tin biện pháp này của tôi khuyên thì tôi dám đảm 

bảo quý ngài không có lỗi. Từ đây về sau hễ thấy kẻ thù phải mau mau dập đầu lạy kẻ thù, nghe 

người đến hại ta thì mau khóc lóc với người ấy rằng: “Tôi là đứa con ngỗ nghịch của người, xin 

người là cha mẹ của tôi tha tội cho tôi một phen, tôi xin chừa lỗi”. 

Làm như thế, người hại ta thấy ta khóc chẳng còn muốn hại ta nữa. Từ đây đến đời sau lại càng 

thân mật hơn. Biện pháp căn bổn để trừ sân là đối với oán thân hiểu như cha mẹ, kính như chư 

Phật. 

Phải biết sân giận là mũi tên độc hại người, sân giận là cây dao cắt đứt huệ mạng người, sân giận 

là búa bén giết người, sân giận là bánh xe lửa của địa ngục. Thật muốn trừ sân chỉ có tham thiền, 

như biện pháp rút củi dưới đáy nồi, ngoài pháp này ra, đều là quậy nước để ngưng sôi mà thôi. 

33. GIỚI DÂM 

Người tham thiền phải biết thân là gốc DÂM. 

Người xưa nói: “Do dâm dục mà chánh tánh mạng. Ái dục làm nhân, ái mạng làm quả. Dục nhân 

ái sanh, mạng từ dục có”. Lời Phật rõ ràng đâu dám trái nghịch. 

Người hành đạo phải đề phòng dâm như đề phòng lửa, đề phòng ái như đề phòng giặc. Lửa 

không đề phòng thì bị thiêu đốt thành tro. Giặc không đề phòng thì bị cướp hết của cải. Thật rất 



31 
 

quan hệ đến sanh mạng và tài sản của chúng ta. Mạng tức là pháp thân huệ mạng. Tài tức là thất 

thành công đức tài. Không phải là việc nhỏ vậy! 

Lúc tham thiền đắc lực, có người hỏi: “Đã được đắc lực thì đâu cần gì phải phòng”. Thế nên biết, 

công phu đắc lực không phòng dâm mà dâm tự thanh tịnh. Có niệm phòng dâm thì khó làm công 

phu. Người trung hạ dụng công tham thiền phải cẩn mật phòng dâm, phạm dâm đâu chỉ phạm 

một lần mà còn tái phạm. Có niệm phòng dâm chưa được gọi là công phu đắc lực, nhưng nếu 

phạm dâm thì bị gọi là người tội lỗi của pháp môn. 

Hình thái của phòng dâm là ba nghiệp chưa động, đã đủ tâm dâm bại ác “Của thân và miệng” 

khởi ra thì đã tràn trề dâm dục. Thấy nữ sắc, động tâm dâm, lỗi có thể tha thứ, thấy nam sắc 

(người đồng phái) động niệm dâm thì khó thoát khỏi tội nặng. Có người cố chạm thân thể, có 

người hôn môi, có người tặng nhau đồ vật, có người hứa hẹn riêng tư, có người dâm nơi cửa 

miệng, có người dâm ở bàn tọa (hậu môn) có người bị cưỡng bức dâm, có người yêu nhau dâm, 

chỉ có tội đồng phái với nhau mà dâm là nặng nhứt, đồng với tội thất nghịch bị phán xử ở địa 

ngục A Tỳ chịu tội bốn đại kiếp. Tăng cùng với người nữ dâm bị xử tội đọa A Tỳ một đại kiếp. 

Cùng với người đồng phái dâm bị đọa A Tỳ bốn đại kiếp. 

Người thế gian nói: “Vạn ác, dâm đứng đầu. Trăm thiện hiếu đứng trước” huống là tăng sĩ ư? 

Thế gian một chồng một vợ là chánh dâm, không có lỗi. Nếu một giờ, nửa khắc có hai vợ là tà 

dâm, có lỗi. Nếu một vợ một chồng là chánh dâm không lỗi. Nếu người vợ có hai chồng là tà 

dâm, có lỗi. Tăng Sĩ giữ giới, tà dâm, chánh dâm đều phải trì cho thanh tịnh. Nếu có chút không 

thanh tịnh, nếu nhân duyên đến sẽ bị tội ở chốn tam đồ. 

Nếu muốn trì giới dâm thanh tịnh, không chút vi phạm, chỉ có một pháp tham thiền là trừ sạch 

hết. Sao vậy? Vì ngay lúc tham thiền, tuyệt tướng nhân ngã thì còn vật gì là vật dâm? Tham thiền 

được thấu thì đoạn được mạng căn sanh tử, không những dâm căn, dâm chủng đều bặt, mà cả đất 

để gieo giống dâm cũng triệt để bỏ luôn. Bậc tiểu thì thành La Hán, bậc trung thì thành Bồ-tát, 

bậc đại thì thành chư Phật vậy. 

34. RẤT DỄ 

Người tham thiền phải biết pháp nào là pháp rất dễ hành, pháp nào là pháp rất khó hành. Nếu 

không biết rành về khó dễ thì rốt cuộc bị sự khó dễ chuyển. Sao vậy? Tất cả các pháp thế gian 

chẳng phải học ba năm, năm năm thì không thể xuất sư. Làm một thiên văn chương còn phải mất 

mười năm nghiêng bút mới có thể đạt đến địa vị văn nhân. Ngoài ra, bất cứ nghề nghiệp nào 

cũng phải học mới biết. Ăn cơm là rất dễ còn phải mất thời gian tám phút, mười phút. Đi ỉa là 

còn phải mất thời gian hai đến ba phút. Duỗi tay rất dễ còn phải mất thời gian một cái duỗi. 

Động chân rất dễ cũng phải mất thời gian của một cái động. Người đời thường nói: Học Phật rất 

dễ song cũng có thời gian tương đương. Lại nói: Niệm Phật rất dễ, đến lúc thọ dụng phải niệm 

đến sau khi chết còn khó liệu được có sanh tây phương hay không? Tất cả mọi sự học Phật, 



32 
 

không có gì dễ bằng tham thiền. Có người tham một ngày được ngộ, có người tham một giờ 

được khai ngộ, có người vừa tham vừa ngộ, có người mới dự bị tham mà ngộ, có người không 

tham mà ngộ. Mục đích rất dễ đạt, một phen ngộ liền liễu, liễu tức là thành Phật. 

Hoặc có người không chân thật tham thì ngộ chậm, người chân thật tham thì lập tức ngộ. Tại sao 

thế? Tất cả pháp thế gian có học mới biết, không học không biết, duy chỉ có một pháp tham thiền 

này không học cũng có thể có, không học cũng có thể biết. Tất cả sự học đều hướng về thế gian 

học, chỉ có tham thiền là hướng về tự tâm học. Tâm của loài người cùng loài chẳng phải người 

(phi nhân), tâm của hữu tình, vô tình đều đồng một tâm, tham và tạo chẳng ra ngoài một tâm của 

đương nhân. Tham thì thành Phật, tạo thì thành chúng sanh. Tham thì không tâm, tạo thì có thân. 

Tham thì không cả hữu tình và vô tình, tạo thì nghiệp quy về chúng sanh luân chuyển. Phải biết 

tâm tham thì lâu ngày dần dần không. Tâm tạo thì lâu ngày dần dần có. Không thì thành chư 

Phật. Có thì thành chúng sanh. Thế nên biết tất cả mọi việc chẳng hỏi đến tâm, chỉ riêng một 

Pháp tham thiền này không thể rời tâm. 

35. THẬT TỐT 

Người tham thiền trước tiên phải biết lựa chọn pháp lợi độn, pháp tốt xấu, pháp lợi thì ngộ tâm, 

pháp độn thì lo làm việc thế gian. Pháp tốt là tham thiền, pháp xấu là tạo nghiệp. Người tu hành 

rất cần phải thận trọng chọn lựa đường đi, một bước đầu tiên đừng để sai lầm, cho nên đi đứng 

vạn dặm quan trọng ở một bước đầu tiên. Như nhà của ta ở hướng Bắc mà bước đầu tiên lại đi về 

hướng Nam, dẫu cho ông có đi suốt bao nhiêu năm cũng không có thời tiết đến nhà, càng vội vã 

đi, càng khó đến nhà. Bỗng gặp người tham thiền quen hỏi: “Ông đi đâu mà vội vàng như lửa đốt 

vậy, bộ lạc đường rồi sao? Người đi đường đáp: “Chính vì muốn đến nhà, tôi đã đi suốt ba mươi 

năm rồi mà vẫn còn ở giữa đường, lòng nóng như lửa đốt”. 

Người tham thiền hỏi: “Ông có thật muốn về đến nhà chăng?” 

Đáp: “Thật muốn”. 

Người tham thiền bèn dạy cho pháp tham thiền, người ấy ngồi xuống nhắm mắt, tâm chẳng 

tưởng đến con đường, cũng chẳng tưởng đến nhà. Giây lâu bỗng nói: “Sướng thay! Pháp tham 

thiền này thật rất là tốt”. Vì sao? Vì con đường của thế gian đi lầm vạn dặm phải trở lui lại vạn 

dặm mới về được lại chỗ cũ. Còn ở đây ngồi một lát, không cần lùi lại vạn dặm mà lập tức đến 

nhà, mới biết thiền tông có sự chứng minh: “Đường không rời nhà, nhà tức là đường”. 

Người thế gian tuy lạc nhà vạn dặm nhưng cũng chưa ra ngoài cửa một bước. Dù người phỉ báng 

Phật mà đâu biết chính mình là Phật vị lai. Dù người phỉ báng pháp mà đâu biết đại pháp là nói 

tâm pháp của mình. Dù người khinh khi chư Tăng mà đâu biết chư Tăng tương lai là người ân 

chỉ dạy ta học Phật. Bất quá người tin thì thành Phật sớm, người phỉ báng thì thành Phật muộn 

mà thôi. 



33 
 

Có người hỏi: “Muộn bao lâu mới thành Phật?”. Đáp: Nếu người phỉ báng Tam Bảo là tạo 

nghiệp A Tỳ. Lấy tám vạn đại kiếp của trời phi phi tưởng là một ngày đêm của địa ngục A Tỳ. 

Còn các nghiệp khác thì thời gian bị đọa số kiếp ít hơn. 

Người hỏi ấy nói: Từ nay về sau tôi chẳng dám phỉ báng Phật, Pháp, Tăng, và phải gấp học Phật 

Pháp Tăng. Vì sao? Nếu tạo nghiệp ác này, một khi bị đọa không biết đến lúc nào ra. Do đó, 

chẳng những hôm nay tôi rất hỗ thẹn, quyết chí tham thiền, mà còn khuyên người thân thích, kẻ 

quen biết của tôi và khắp thiên hạ nên thức tỉnh quày đầu, xem thế giới đẹp như trăm hoa sớm nở 

tối tàn không có gì trường cửu. Vợ đẹp, con ngoan, công danh phú quý đều như giọt sương mai, 

ngay cả thân này còn không phải của ta, huống là cái gì khác. Chỉ có tham thiền là việc thật tốt. 

Tại sao thật tốt? Phải biết, tham thiền hễ ngộ là đi thẳng vào nhà chư Phật. Bảo ta sanh đông 

phương, rồi sanh tây phương, ta nhứt định không đi. Ta cùng Phật sánh vai, cùng Phật đồng ngồi. 

Ở thế gian đâu có cái tốt này. Thật tốt không có gì sánh bằng. 

36. TRỰC TIẾP 

Người tham thiền một pháp này không động bước cũng có thể liễu. Liễu tức là liễu ngộ đường về 

nhà. Không đi đường cũng có thể liễu, không gánh gánh cũng có thể liễu, gánh gánh nặng cũng 

có thể liễu, kẻ ác người thiện cũng có thể liễu, người trí kẻ ngu cũng có thể liễu, làm quan to, làm 

lão gia cũng có thể liễu, người làm ruộng người buôn bán cũng có thể liễu, gái trai lớn nhỏ cũng 

có thể liễu, già trẻ nghèo hèn cũng có thể liễu, kẻ gánh phẩn, người bán dưa cũng có thể liễu, 

người xuất gia, kẻ tại gia cũng có thể liễu, không chịu liễu cũng có thể liễu, chịu liễu lại càng có 

thể liễu, ăn cơm cũng có thể liễu, ỉa đái cũng có thể liễu, giết người cũng có thể liễu, cứu người 

cũng có thể liễu, phỉ báng Tam Bảo cũng có thể liễu, kính tin Tam Bảo cũng có thể liễu, đấy là 

hữu tình liễu đạo. 

Hư không cũng có thể liễu, đại địa cũng có thể liễu, gạch ngói sỏi đá cũng có thể liễu, cỏ cây 

rừng rậm cũng có thể liễu, cục bùn cứt chó cũng có thể liễu, đây là vô tình liễu đạo. 

Lại hỏi: Hữu tình liễu đạo còn có thể tin, chứ vô tình liễu đạo thật khó tin quá! 

Đáp: Tôi nói người tin thì thành Phật, người không tin thì thành chúng sanh. Nếu nói: Không tin 

vô tình thành Phật, thì hữu tình thành Phật ông có thể tin được chăng? Thử hỏi: Ông là một phần 

tử hữu tình, ông có thể tin ông thành Phật chăng? Ông nếu ông tin thành Phật thì ngoan không có 

thể thành Phật. Ông còn không tin ông thành Phật thì cục gạch miếng ngói thành Phật, ông 

đương nhiên không tin, cũng không có gì lạ! Rõ ràng là Phật, rõ ràng cùng Phật đồng thế, sờ sờ 

trước mắt mà không tin, sao mà mê chi lắm vậy! 

Nếu người biết được mắt thấy là người nào, tai nghe là người nào, thân cử động là người nào, 

tâm suy nghĩ là người nào, chiêm bao là người nào, nghĩ ra không phải người nào khác mà chính 

là ta. 



34 
 

Nghỉ ngơi cũng là ta, ta cũng là ta, chết rồi đem chôn dưới đất có thể nói là ta chăng? Buổi sáng 

nói chuyện là ta, buổi chiều chôn xuống đất có thể là ta chăng? Cứ như thế thì nói chuyện là ta, 

chôn xuống đất không thể nói là không phải ta? Chao ôi! Thật không hiểu nổi! Suy nghĩ tới suy 

nghĩ lui, việc thế gian không hiểu có thể gác qua một bên, còn việc của chính mình như không 

hiểu thì tương lai chẳng lẽ bị vùi chôn dưới đất sao? Đâu dám nhận là ta, chẳng lẽ ta ngủ trong 

đất sao! Việc của ta càng nghĩ đến càng nóng ruột, nghe nói người tham thiền có thể biết, liền 

chạy đến hỏi: Tương lai tôi chết bị chôn xuống đất, xin hỏi ngài cái gì là tôi? 

Người tham thiền này đáp: Ông muốn tìm cái ta thật của ông phải không? 

Đáp: Phải. 

Người tham thiền mới bảo người kia ngồi xuống nhắm mắt lại, rồi hỏi: Không nghĩ thiện, dừng 

một lát rồi hỏi: Niệm thiện có chăng? 

Đáp: Không. 

Lại bảo: Không nghĩ ác, dừng một lát rồi hỏi: Còn có niệm ác không? 

Đáp: Không 

Người tham thiền mới bảo: Thiện ác không nghĩ ngay khi ấy chính là bổn lai diện mục của ông. 

Người ấy nói: Ngộ rồi! Ngộ rồi! Ngộ rồi! Và khen rằng: Một pháp tham thiền này thật là trực 

tiếp. 

37. MUỐN ĐỘ NGƯỜI 

Người tham thiền chưa thuần thục, ngồi chưa quen chân, công phu còn chưa biết dụng, mà tự 

xưng là thiền sư, tự xưng là liễu thoát, tự nói là khai ngộ, cảm thấy chính mình đã minh liễu, có 

tâm muốn độ người. 

Có người hỏi: “Ông nói ông đã minh liễu, tôi xin hỏi ông một câu: Một ngày ăn mấy chén cơm là 

ai ăn? 

Vị muốn độ người này con mắt trợn dọc, đỏ mặt thất sắc, nuốt nước miếng không biết đường trả 

lời. Nếu hỏi thêm nữa thì không có đất dung thân. Người ấy mới tự nghĩ: “Mình bị người ta hỏi 

một câu mà không thể mở miệng, may mà người ta không hỏi nữa. Chứ nếu hỏi nữa, chắc mình 

phải bỏ trốn”. 

Tự nghĩ rằng: “Một ngày ăn mấy chén cơm còn không biết ăn cơm là ai? thì mình há chẳng phải 

là kẻ đại phàm phu sao, mà dám nói độ chúng sanh. Thật là rất hổ thẹn. Phải mau mau đem cái 

tâm độ người buông bỏ, đem cái việc độ người liệng đi. Trước hết phải chuyên môn đem cái việc 

lớn của chính mình ra làm cho xong rồi mới tính đến chuyện độ người. Mới bị người ta hỏi làm 



35 
 

không mở miệng được, bây giờ phải nghĩ từ chỗ nào hạ thủ, nghĩ phải đi đến chỗ nào tham thiền 

mới có thể làm xong một việc này. 

Liền quảy gói hành trang đi vào Tòng Lâm, vừa vào sơn môn, bị chấp sự quát: Đồ sơ tham! Lại 

quát: Thằng khốn nạn. Quát đến hồn phi phách tán, rất đáng sợ, thấy như thế nghĩ rằng không 

biết về sau ta còn phải gặp chuyện gì nữa mà hai chân run rẩy. 

Nghĩ rằng: Thấy chấp sự quát: Thằng khốn nạn, quát: Đồ sơ tham, ở đây còn có cho ta mở miệng 

chăng? 

Trụ chẳng bao lâu, theo chúng thỉnh khai thị, thiện tri thức hỏi: “Từ đâu tới” Vừa muốn mở 

miệng liền bị đánh. Lại hỏi: Từ đâu đến. Đáp: Từ chùa tư đến. Lại hỏi: Là chân đi đến, hay là 

đầu đi đến. Lại không còn dám đáp. Chợt nhớ lại trước kia có người hỏi ta “Ăn cơm là người 

nào?”. Ý tứ giống nhau. Rồi chịu đánh chịu mắng không chút từ nan. Một ngày nào đó bỗng 

liệng đi được cái kiến chấp sai lầm như chấp lầm chiếc giày là con rùa mà đâm ra hoảng sợ, từ 

đây được chút tin tức, liền khuyên mọi người: “Thiên hạ khổ làm sao ấy, cứ tự chôn vùi trong 

hầm tình ái, biết đến ngày nào mới được thoát gông xiềng của tình ái. Xin mời tất cả đến Thiền 

Tông cùng nhau tham thiền liễu thoát sanh tử, thì sung sướng lắm! 

38. SỢ QUY CỦ 

Người tham thiền trước hết phải có chí giữ thanh quy mới có thể an trụ trong Tòng Lâm. Phải 

biết hai chữ QUY CỦ quan hệ rất lớn, ý nghĩ rất sâu. Sao vậy? Thì giữ nghiêm cẩn mật được 

thanh quy mới đáng là người tu hành trong Tăng chúng, có một chút sơ sót liền bị đuổi ra khỏi 

Tòng Lâm. 

Lại như trời không trược mà thanh, đất không thanh mà trược, đều có quy cũ của trời đất. Mây 

tan thì mặt trời sáng, điện chớp thì sấm nổ cũng gọi là quy củ của không trung, quy củ của nhân 

gian là mới sanh ra thì non, lớn dần thành trai tráng, bệnh nặng thì chết, nghiệp thức trung ấm đi 

đầu thai, tái sinh làm người, người không thể biết, tình hình cũng giống như cây cối mùa Xuân 

thì trổ hoa, mùa Hạ ra lá, mùa Thu kết quả, mùa Đông khô tàn, gốc rễ còn ở dưới đất đợi đến 

mùa Xuân lại ra hoa, người ta thích được như cũ. Quy củ của vật chất như lu hủ, chậu bồn, gạch 

ngói, đồ vật bằng gỗ cũng đều do quy củ mà thành. Không có quy củ thì đất muốn che trời. 

Không có quy củ thì khách sẽ khinh chủ. Không có quy củ thì luật pháp Quốc Gia mất giềng 

mối. Không có quy củ thì nhà mất khuôn pháp, không có quy củ thì Tăng không có chỗ nương. 

Không có quy củ thì tập khí xấu khó trừ. Không có quy củ thì thân tâm không an tịnh. Không có 

quy củ thì chẳng thể giữ pháp. Không có quy củ thì chẳng thể tham thiền. 

Người thích quy củ, ban đầu là người tốt, kế là người thiện, rồi thành người hiền, tiến lên nửa 

thành thánh nhân. Người sợ quy củ, ban đầu ghét chức sự, kế đến chán Tòng Lâm, rồi thối đạo 

tâm, tiến tới thêm nữa thành ra người xấu. 



36 
 

Trời đất tuy lớn cũng không thể chạy khỏi thanh quy. Mặt trời mặt trăng tuy sáng cũng không thể 

trái thanh quy. Gạch ngói sỏi đá y quy củ mà làm. Sấm có quy củ của sấm, chớp có quy củ của 

chớp. Gió mây tuy đi mau cũng không thể ra ngoài quy củ. 

Xin các bạn đồng môn chuyển sợ quy củ thành thích quy củ, hãy nghĩ một pháp quy củ này có 

biết bao lợi ích mà tự hoan hỷ nói: “Không có quy củ không thể thành Phật Tổ, không có quy củ 

không thể thành người tốt, không có quy củ không thể thành Hiền thánh, không có quy củ không 

thể liễu sanh tử. 

Thật tâm phát nguyện thề lập tử hạnh bắt đầu từ nay cho đến thành Phật hễ nghe người giảng quy 

củ thì cuối đầu lễ bái, có người ức hiếp ta, ta cũng lễ bái người ấy, dù đánh chết ta, ta cũng không 

đánh lại, dù chửi mắng ta, ta cũng không chửi mắng lại. Thà giữ thanh quy mà chết, chứ không 

phạm quy củ mà sống. Chỉ e rằng lâu ngày lại sợ thanh (quy) quy củ, nên ở trước Phật đốt hương 

lễ bái phát nguyện: Từ nay về sau nếu con không giữ thanh quy, xin Bồ-tát Vi Đà (Hộ Pháp) 

khiển trách con, làm cho con biến ra bùn đất. 

39. THÍCH GIAO DU 

Người tham thiền phải có chí sắt đá một phen ngồi ba mươi năm mới có thể hành đạo. Một pháp 

này, không có tâm lâu dài, không có tâm nhẫn nại, không có tâm hướng thượng, không có tâm 

kiên cố thì không thể tham thiền. Sao vậy? Như người cọ gỗ lấy lửa càng gấp càng tốt, càng 

chuyên càng hay, cọ một hơi cho gỗ nóng phát khói, càng dũng mãnh cọ thêm cho đến bật lửa ra 

đốt gỗ. Lửa cháy gỗ thành tro, tro tàn không còn chuyện gì nữa. 

Sự cọ gỗ này cũng giống như tham thiền. Lại như mài gươm đồng ban đầu sờ thấy nhám tay, kế 

đó thấy phẳng lì rồi mới đến sạch bụi, bụi sạch thì ánh sáng phát sanh, người chưa biết cách tham 

thiền, tham thiền đắc lực phải một mạch tham luôn, công phu thâm sâu, biếng trễ một chút liền 

sanh buồn chán, hoặc nói chuyện với người, hoặc tìm người để nói chuyện, thậm chí còn muốn 

đi đến nơi khác để đàm đạo hoặc đến núi Cửu Hoa để gặp bạn, hoặc qua núi Phổ Đà để tìm 

người quen. Tâm giao du hễ động thì cái thân hành đạo cũng theo đó mà động. Nếu phát giác 

được trước khi niệm chưa động thì có thể không động. 

Phát giác niệm là trước tiên phát giác trong tâm có sanh phiền não, phải mau mau ra sức mạnh 

mẽ đề khởi công phu, đề khởi công phu không ngừng đến khi nào vọng niệm hết sạch mới thôi. 

Lại phát giác có một chúc xíu niệm phiền não động nhẹ liền quở trách rằng: “Đồ quỉ nghiệp 

chướng, bên ngoài có gì đẹp đâu. Từ vô lượng kiếp trôi lăn trong tứ sanh, lục đạo đến ngày nay 

thật không biết hỗ thẹn sao? 

Từ nay về sau lập chí không dời, dù cha mẹ, sư trưởng, sống chết còn mất, đều không phải việc 

của ta. Sự quở trách nặng nề này khiến cho niệm phiền não lập tức tan mất. Tìm bóng dáng của 



37 
 

phiền não, tìm không ra. Quở trách nặng như thế mà vọng niệm vẫn không thôi, tự đánh mình 

một bạt tai, hoặc đến trước Phật dập đầu sám hối phát nguyện, thì các tâm giao du sẽ hết sạch. 

Lúc có niệm ác, niệm dâm, niệm sân, niệm trốn đi nổi lên, phải dùng pháp quở, tự quở trách 

mình, sau dùng pháp tự đánh mình. Lại dùng pháp sám hối để sám hối tội mình. Dùng cả ba 

pháp quở, đánh, sám hối này thì được coi như đã biết cách để hành đạo tham thiền. Đã hết cách 

rồi, ước mong người hành đạo phải gắng sức hành, không nên để cho quỉ phiền não kéo vào hầm 

lửa (địa ngục). Người tham thiền rất cần phải thận trọng. 

40. KẾT BẠN ĐỒNG THAM 

Người tham thiền lập chí cao thượng, xa lìa nhân thế, một thân một bóng lấy đạo làm bạn mới là 

tư cách của người tham thiền. Từ vô thỉ kiếp đến nay đuổi theo tình ái, tạo ác rất sâu đến nổi thay 

đầu đổi mặt không biết bao nhiêu lần, thẳng đến ngày nay lại theo tình dục chuyển nữa, thật là cô 

phụ Phật Tổ, cha mẹ, sư trưởng, còn mặt mũi nào nhìn người, mà cũng là cô phụ chính mình 

nữa! 

Từ đây lấy đạo làm chí thân, lấy thiền làm bạn hữu. Ngoài ra đều không màng đến mà còn lại 

tránh xa. Chẳng tránh xa thì không thể thoát hang ái nhiễm, chẳng chân tham thì không thể tuyệt 

ổ sanh tử. Nói với người một câu hữu ích còn trái với đạo, huống là nói lời vô ích ư? 

Xưa, có mấy người kết bạn với Từ Minh cùng đến tham vấn Tổ Thiện Chiêu ở Phần Dương, vừa 

đến cửa bị tát một gáo nước lạnh, thì có hai ba người lập tức bỏ đi. Đến chiều tối, Tổ Phần 

Dương dọn một mâm rượu thịt, mọi người đều im lặng không ăn, chỉ có một mình Từ Minh nghe 

lời Tổ ăn thì ăn. Sáng hôm sau cả bọn đi hết, chỉ còn một mình Từ Minh ở lại. Tổ Phần Dương 

nói: “ta dùng một mâm cơm tống khứ bọn cô hồn, chỉ còn lại có một mình ngươi”. Như vậy, kết 

bạn đồng tham còn không thể hành đại pháp, đồng liễu sanh tử, đồng khai đạo tràng, đồng hành 

độ thế. Đâu thể gọi là đồng tham khi bị một chút oan ức, mỗi người tự lo tánh mạng của mình, 

không còn để ý đến ai khác! Buồn thay! Bất quá là làm náo nhiệt một lúc mà thôi, rốt cuộc chỉ 

làm phí thời giờ, thật là trái với đạo. 

Thời gần đây, người kết bạn đồng tham là do anh mến nhân cách của tôi, tôi thích sự thanh 

nghiêm của anh, ngày đêm bàn luận rất là hợp ý thì hai người đồng đến trước Phật phát nguyện, 

hoặc sống chết không rời nhau, hoặc anh chết, tôi chết, hoặc đồng hoạn nạn, hoặc đồng tham 

thiền. Sau khi phát nguyện, giới điệp của anh tôi thâu, tờ phát nguyện của tôi anh giữ, tình thâm 

nghĩa hậu, ra vào có nhau. Một khi tấn thiền đường, hoặc làm hành đơn thấy anh thân với người 

khác thì tôi ghen hờn, hoặc anh muốn đi hành hương ở núi, tôi muốn đi hành hương ở biển. 

Trước thì ngôn ngữ bất hòa, kế đó thì nhân tình thưa thớt, rồi đến anh trả tôi giới điệp, tôi trả anh 

tờ phát nguyện, thậm chí còn đấm đá nhau. Ô hô! Kết bạn đồng tham như thế chưa đầy một năm. 

Chao ôi! Sao mà ngu quá vậy! 



38 
 

Tham thiền chính là muốn đoạn tuyệt tình ái, mà đạo còn khó hành huống là nhiễm ô tình ái thì 

thiền làm sao tham được. 

Ước mong người có chí, người hiểu biết đừng làm chuyện ngu như thế, uổng phí thời giờ lắm 

vậy. 

41. ĐI VỀ TỤC GIA 

Người tham thiền, thân phải xa trần thoát tục, tâm phải cách chợ lìa nhà, mới có thể làm việc 

tham thiền. Có một chút sơ sót là chính mình bị lọt vào lưới tình và người khác cũng bị liên lụy. 

Người xưa nói: “Ngay lúc dụng tâm, chợt nhớ đến thân thể của cha, thì như dùng dao cắt thân 

thể cha, lại nghĩ đến nổi cô đơn của mẹ thì như dùng lửa đốt đầu mẹ”. Nghĩa của câu này như thế 

nào? Phải biết, tâm thiền thiệt tịnh không nhiễm một trần, bỗng đem tình mẹ thân cha để vào 

trong tâm tịnh thì thầm cảm mến cha mẹ làm cho cha mẹ đau đớn như bị dao cắt, lửa đốt. Cho 

nên người xưa nhớ con muốn trở về nhà liền cắn ngón tay, đứa con nghe tim đau nhói, trở về hỏi 

mẹ: “Tại sao tim con đau” Mẹ nói: “Mẹ cắn ngón tay nghĩ đến con về nhà, nên tim con đau nhói 

mà trở về”. Thế nên biết, tâm nhớ đến cha mẹ ở tục gia còn làm cho cha mẹ cảm thấy đau đớn 

khổ sở, huống là đường tăng tướng, oai nghi rõ ràng, được người đời kính mến mà không màng 

đến sự vi phạm oai nghi, không màng đến nổi thống khổ của cha mẹ ư? 

Thời gần đây, có người tham thiền chưa được bao lâu, tục niệm chưa quên, thiền tham đắc ý tất 

cả đều quên. Bỗng nhiên hơi bê trễ, tục cảnh kéo đến, nhớ cha mẹ mà rơi lệ, tưởng đến tình cảnh 

thê thảm của con cái mà thương tâm, tình anh em, nghĩa bằng hữu cuồn cuộn kéo đến khiến cho 

tấm thân thịt này sắp thành thây chết. Đến nỗi nghĩ rằng: “Không trụ ở đây nữa”. Xin phép xuất 

viện không cho đi, bèn trốn đi, không dám ra cửa chánh, phải chung lổ chó mà ra. Một vai vân 

thủy, mệt nhọc khó đi, ngồi xuống nghĩ suy: “Chao ôi! Lầm rồi! Lầm rồi! Vừa mới dụng công 

đắc lực cớ sao lại trốn đi”. Lúc mới ra ngoài cảm thấy không nên đi nữa. Đến đây tiến thoái chỉ 

còn ở hang núi chớ không thể trở về Tòng Lâm. Người được nhận là tốt, là người dù sống dù 

chết chẳng rời thiền đường. Nếu ra ngoài chân trời xa thẳm rồi muốn trở lại phát tâm trụ mãi ở 

thiền đường e rằng đời này không đủ sức làm như thế. 

Người tham thiền chẳng những không vọng tưởng đến tục gia mà tăng gia cũng không vọng 

tưởng nữa thì mới bảo đảm an toàn. 

42. THÍCH THƠ KỆ 

Người tham thiềm muốn liễu sanh tử, thành Phật Tổ phải tử tâm một chỗ mới có đạo để hành. 

Nếu một nóng mười lạnh, sớm siêng năng chiều lười biếng mà muốn liễu sanh tử thì chỉ là sự dối 

mình mà thôi. Thói quen của người là suốt một thời gian lâu bất động thì thân cảm thấy buồn 

bực, hoặc phải thông thả dạo chơi, hoặc mỗi ngày một mới lạ thì thân mới thích thú dễ chịu. Vừa 



39 
 

có vật gì trái với thân, hoặc phải mang nặng thì cảm thấy buồn rầu. Cho nên trong cảnh làm 

không thể được, không làm cũng không thể được, làm thì thân khó chịu, không làm thì không có 

cơm ăn, áo mặc. Vậy chỗ ức hiếp thân không ngày nào có. Thật đáng thương thay. Người đời 

chấp thân là mình, cho nên yêu quí nó. Chúng ta là người hành đạo phải xem thân không phải là 

mình, thì có cái khổ nào chịu không nổi, có việc nào không làm được. Chúng ta là người học 

tham thiềm lấy đạo làm thân, lấy tham làm tâm, còn không thể lo tròn sự nghiệp chánh yếu của 

ta thay, huống là rảnh xem sách thế tục, buồn xem sách NHO, thật rất đáng tiếc. 

Thường thường, có người thấy bốn chữ NIỆM PHẬT LÀ AI? liền làm một thiên văn chương 

lớn, hoặc thích ngâm thơ, hoặc ưa làm kệ. Những hành động nhỏ này rất trái với đạo. Dù là văn 

chương thành gấm, rốt cuộc ta cũng là tăng sĩ. Tăng sĩ thích làm việc thế tục có được chăng? 

Dẫu thơ cao như Đỗ Phủ, chỉ là thi nhân chứ không phải là tăng sư. Làm kệ hay hơn Đông Pha, 

gieo vần khéo như Lý Bạch, người đời dùng văn chương thi phú để thi cử làm quan, còn hàng 

tăng sĩ làm kệ, làm thơ chỉ khiến cho người ta buồn. Ngọn bút vừa hạ dẫu có nhanh chóng như 

thiên cơ, ý tứ lạ hay cũng đâu sắt bén bằng chỗ ngộ, rốt cuộc cũng chỉ là thi tăng. Ngày đêm sáng 

tác thơ văn, ăn cơm Phật thật là rất uổng. Nguồn gốc của bệnh này đều do người tham thiền 

không biết sanh tử là vật gì? Không biết tham thiền là việc gì? Căn bổn còn chưa hiểu rõ mà 

muốn chân tham thật cứu được sao! Bổn phận người tu hành là tăng sự nên làm thì siêng năng 

làm, làm không ngừng nghỉ mới đáng gọi là vị Tăng tốt. Tục sư không nên làm, người khác 

khuyên ta làm, dù chết ta cũng không làm. 

Xin hỏi thiền gia thích làm thơ, làm kệ, làm văn chương, ca phú có biết hổ thẹn chăng? Có biết 

mắc cỡ chăng? Từ đây phát nguyện suốt đời, siêng năng học làm cao Tăng, chứ không học làm 

thi Tăng nữa. 

43. CẤT CHỨA TIỀN VẬT 

Người tham thiền đã biết thế giới không thì thân không, thân không thì tâm không, tâm không thì 

thi đậu. Chân thật không là chánh hạnh, chánh kiến của người tham thiền. 

Vật bên ngoài thân hãy gấp xả bỏ đi, như ruộng đất, nhà cửa, vàng bạc châu báu, các vật quí 

trọng của riêng mình. Lại còn vợ con của thế tục, chùa tư, am thất của Tăng và vườn tượt ao hồ, 

muôn vật của thế gian huyễn hóa đều phải xả bỏ sạch hết. Vật ngoài thân xả bỏ hết, còn phải xả 

bỏ tự thân. Các món đồ xinh đẹp thế gian như: Quần áo tốt, giày da, nón đẹp v.v… đều xả bỏ. Cờ 

bạc, ăn nhậu, hút thuốc, nữ sắc v.v… đều cấm tuyệt. Chỉ có một thân ngoài ra không có một vật. 

Y phục trên thân đều màu hoại sắc, quần áo hành trang đều rách rưới, vá chồng nhiều lớp, đến 

nổi đem bỏ ngoài đường cái cũng không ai thèm ngó tới. Lại còn xông mùi hôi thối của mồ hôi 

chua, thì mới thật là con Như Lai, mới thật là con của Phật. Y phục này gọi là y phục lạ đối với 

thế gian, cũng gọi là y phục bậc thượng của hàng tăng sĩ. Đây là hành hạnh xả đầu tiên nơi thế 

gian và nơi thân. 



40 
 

Tâm xả bỏ, là trước tiên xả bỏ nghiệp chướng, kế xả bỏ tập khí ở thân, rồi xả bỏ tâm chấp thân, 

tiến tới xả bỏ tâm tham, sân, si, ái, tâm ngỗ nghịch thập ác, tâm ngã mạn cống cao, tâm ngã mạn 

tật đố, tâm phiền não thị phi, tâm thiện ác thủ xả, tâm sanh tử Niết Bàn, tâm thành Phật, làm Tổ, 

tâm thiên đường địa ngục, tâm tứ sanh lục đạo, tâm ông, tâm tôi, đều xả bỏ hết. 

Thời gian gần đây có người hành đạo tham thiền, mặc y bá nạp mà bên trong dấu vật thực, đi bát 

mà thích tiền, thân mặc y rách mà tay đeo nhẫn vàng, đầu đà khổ hạnh mà răng bịt vàng, chân 

mang giày cỏ mà dây lưng thắt lụa, tình trạng lạ lùng cổ quái. Đó là do chưa thấy suốt thế giới, 

chưa buông bỏ thân tâm nên mới làm như thế. 

Người đại tu hành y phục đã rách, thân tâm trong ngoài đều xả bỏ sạch hết. Nếu thích chất chứa 

tiền bạc, không xả bỏ vật mình ưa thích thì làm sao có đạo? Phải biết, thế giới nghèo đến hết, 

thân nghèo đến sạch, tâm nghèo đến không, thấy được con người bổn lai (kiến tánh) cũng chỉ 

mới được một nữa, còn phải như người xưa nói: “Năm ngoái nghèo chưa thật là nghèo, năm nay 

nghèo, nghèo đáo để. Năm ngoái nghèo còn có đất cấm dùi, năm nay nghèo đến mức dùi cũng 

không”. Mừng thay! Mừng thay! 

44. HÀNH HƯƠNG 

Người tham thiền bên ngoài nói không, nói liễu (ngộ) mà trong tâm đầy ấp sầu lo, một cơn gió 

nhẹ thổi tới cũng nổi bụi vạn dặm đó là vì gót chân chưa chấm đất. Chỉ được pháp nguyện đi 

hành hương thánh tích. 

Phải biết, việc hành hương có liên hệ với người mới xuất gia. Người mới xuất gia như con chim 

bị nhốt trong lòng rất khó chịu, hoặc được thầy bảo đi hành hương, hoặc tự mình buồn nên đi 

hành hương. Có những người lão tham muốn thấy chân dung của các Bồ-tát, nên tính hành 

hương Ngũ Đài để thấy Văn Thù cầu khai mở trí huệ, hoặc muốn hành hương Cửu Hoa cầu đức 

Địa Tạng vì sợ đọa tam đồ, núi Nga Mi cao chẳng phải đại hạnh thì khó đến, đường đi Phổ Đà 

gần, vừa cất bước có thể lên. Thử hỏi: Hành hương thánh tích là vì hoàn nguyện, cầu trí huệ, vì 

sợ đọa địa ngục, vì được phước báo chăng? 

Có một việc hệ trọng không thể làm đến mà chắc chắn không phải là việc hành hương. Hoặc có 

người chánh thức phê bình, đừng phân sơ tham , lão tham, ai nấy cần phải gấp rút làm cái việc 

lớn của chính mình, phải lấy việc (liễu sanh tử) này làm đại sự. Đại sự không liễu thì động bước 

liền trái, đụng việc bị vướng mắc. Sao vậy? Dù trải qua ngàn năm nữa, các thánh tích vẫn còn ở 

thế gian, nếu thánh tích chạy đi mất thì chúng ta mới nên gấp rút đi hành hương chiêm bái. 

Chúng ta may mắn được xuất gia, phải nên làm việc lớn của chính mình. Đại sự không rõ thì 

nóng lòng như lửa đốt, đâu còn lo nghĩ gì đến việc khác. Phải biết mạng người sống chết chỉ 

trong hơi thở, một hơi thở ra không trở vào thì đã bị luân hồi qua đời khác. Nếu tâm tham thấu, 

đại sự phát minh, được trí huệ rồi đi hành hương Văn Thù, hành đại hạnh rồi hành hương Phổ 



41 
 

Hiền, vận đại bi rồi hành hương Quan Âm, phát đại nguyện rồi hành hương Địa Tạng. Đây mới 

đích thực hành hương. 

Nếu không hỏi vì việc gì mà xuất gia? Vì việc gì mà đi hành hương thánh tích? Thì suốt một đời 

xuất gia tu hành chỉ lấy hành hương làm việc suốt đời, trừ việc hành hương này ra thì không phải 

việc chính yếu của tăng sĩ. Khổ thay! Trong kinh Phật, lời Tổ, tôi chưa từng thấy nghe nói: 

“Không hành hương thì không phải tăng sĩ, không hành hương thì không phải việc của tăng” mà 

chỉ nói: Năm hạ về trước chuyên tinh giới luật. Năm hạ về sau học giáo tham thiền. 

Xin khuyên mọi người: Không cần lên núi hành hương mà vẫn thấy được ông chủ trong núi. Hãy 

mau đến cái nguyện chân thành muốn hành hương chuyển thành an tâm hành đạo. Các lỗi bỏ lời 

nguyện hành hương của quý vị, tôi xin chịu thế cho. Xin quý vị cứ an tâm hành đạo. 

45. NHẬP THẤT 

Người tham thiền, thiền tham rất lâu mà chưa được công phu, khổ tâm truy tìm mà không có 

kiến địa (ngộ) thêm vào đó là sự phiền phức của quy củ, sự bận rộn của công việc quá nhiều, 

nghĩ rằng: Thật không thể hành đạo. Muốn thật sự hành đạo, nhưng nhập thất không được. 

Một khi vào thất vạn sự đều bỏ, chẳng nghe thế sự, chẳng thấy trần duyên, lập thệ không khai 

ngộ không ra thất, chẳng mãn hạn chẳng ra thất. Chí nguyện vững chắc tinh thần phấn khởi. Sau 

hai , ba tháng, cơm ăn không no, thân thể khó điều hòa, công khóa hơi sút kém đạo niệm yếu 

dần, phiền não nảy sinh, trăm thứ không vừa lòng, không trách người hộ thất lôi thôi thì cũng chê 

cơm không ngon, canh không ngọt. Một khi đạo niệm lỏng lẻo thì nói: “Ở trong thất ngồi không 

ăn, núi cũng phải lỡ, muốn trở về chùa tư giúp việc cho Tổ đình cũng là công đức”, liền nói với 

người hộ thất “Hãy thỉnh chủ nhân đến đây, để tôi xin ra thất đi hành hương”. Thật không có đạo 

tâm, không biết hổ thẹn. Lúc muốn nhập thất thì nói nhập thất tốt. Nay muốn ra thất lại nói ra 

thất thanh nhàn. Chủ nhân không cho ra thất, muốn trốn đi mà không có chìa khóa mở cửa, thì 

tìm lỗ chó chun ra, chun ra không được thì bắt thang trổ nóc nhà, hoặc bắt ghế trèo tường trốn đi. 

Ngoài ra, còn có người muốn ra thất mà ngại không biết đi đâu, không dám nhìn mặt người nên 

phải ráng nhập thất. Có người nhập thất để tụng kinh giùm người, có người nhập thất để đã thất 

giùm người, có người nhập thất để lạy kinh giùm người, có người nhập thất mà tiếp khách trong 

thất, có người nhập thất mà thâu đệ tử, có người nhập thất để giúp nhà chùa làm duyên pháp. Có 

người nhập thất mà giảng kinh trong thất. Các việc làm như thế đều không phải chánh hạnh. 

Nhập thất ba năm chỉ nhọc công vô ích, việc lớn của chính mình chưa hề biết tới. 

Nếu người vì đạo mà nhập thất, nhân vì trước kia dụng tâm chê thì không thanh tịnh, khó hành 

đạo, khó tiến bộ, nên tìm một cái thất thanh tịnh để chuyên giải quyết việc lớn sanh tử. Đối với 

việc sanh tử nhập thất chính là lúc ra sức dụng công tốt nhất vì không các điều huyên náo. Tham 

đến chỗ nhân chẳng biết nhân, ngã chẳng biết ngã, đi đứng ngồi nằm không chút gián đoạn. Đã 



42 
 

không gián đoạn ở nơi đây hành một ngày ngàn dặm, mới thật là người có chí sắt đá không ngộ 

không ra thất. Bằng không thì thiếu nợ cơm cháo của người. 

Than ôi! Người cực khổ hộ thất, nếu hộ ông hành đạo thì có công, còn hộ ông tạo nghiệp thì có 

tội. 

46. Ở NÚI 

Người tham thiền thân ở Tòng Lâm là đệ nhất đầu đà, trên có chư Phật hộ niệm, giữa có thiện tri 

thức khai thị, lại có chúng chấp sự đồng hành. Tập khí không thể còn, nghiệp chướng không thể 

nổi, ý không thể phóng túng, miệng không thể mở ra. Thêm vào đó mắt thấy đều là đạo nhân, tai 

nghe toàn là đại pháp. Chúng đồng tham lại là Bồ-tát, lạnh nóng đều có người chiếu cố, đói khát 

đều có người cung cấp, trà đến thì đưa tay ra nhận, cơm đến thì hả miệng ra ăn. Nếu có tập khí 

xấu nổi lên thì dùng cây gậy pháp để đánh nó, hoặc có vi phạm thanh quy thì bị quát to để cảnh 

cáo. 

Nếu có thể ba nghiệp thuần hòa, nhất tâm hành đạo, ba mươi năm như một ngày thì dù cho cõi 

trời Tam thiền tuy vui, sau rồi cũng bị thế gian chuyển. Cái vui học đạo tham thiền của chúng ta 

tức là quên khổ mà cũng quên vui. Cho đến như có người thỉnh ta làm Quốc sư ta cũng không đi, 

dẫu làm cho thành Phật, ta cũng không thèm. Sao vậy? Chúng ta ở đây chính là đang làm đại sự 

thành Phật, người ta mời thành Phật thì đâu có thành Phật được. 

Người có chút đạo tâm hãy nghĩ xem: “Người nào có thể ở tại Bát Nhã đường, phát tâm trụ lâu 

dài không thối lui, lập chí lấy ngộ làm kỳ hạn thì người ấy đã có đại căn ắt thành đại khí. Nếu có 

lúc nào đó, tạp niệm che tâm, ngu xuẩn vọng tâm, thì phải quở ta một tiếng: “Cái việc thành 

Phật, không muốn làm, động bước thành chúng sanh. Thiên đường không muốn lên, địa ngục 

đâu có gì tốt mà muốn đến!” Nếu tự quở như thế thì ác niệm của mình liền tiêu. 

Có người thật không thể hành phục được vọng niệm cho rằng: “Thiền đường tuy tốt, ở núi cũng 

tốt, miễn không thối đạo tâm là được. Từ đây lập chí ở mãi trong núi này, cái tâm ở núi này thật 

tốt. Nhưng sau đó không phát tâm ở núi nữa, vì một phen vào núi sâu lại sợ cọp, ở am thiếu thốn 

đủ thứ, đói bụng phải xuống núi khất thực, về am thấy vật dụng bị cướp sạch, đau khổ khóc than 

cho nghiệp khổ của mình. Cuối cùng phải y như cũ, trở lại thiền đường. Có người hỏi: “Sao 

không ở núi nữa” thì đáp: Tính lại ở thiền đường tốt hơn! 

47. KHẤT THỰC 

Người tham thiền ăn uống đạm bạc, áo vá cho thân, là đủ lắm rồi. Nếu theo tập quán của thân 

chuyển thì cơm đạm bạc chẳng muốn ăn. Ăn cơm hẩm, mặc áo rách, một niệm muôn năm, thật là 

làm cái điều khó làm. 



43 
 

Chánh hạnh của chư Phật, chỉ thường là nói suông, chỉ muốn sướng thân thỏa thích, nên tự nghĩ 

rằng: “Trụ Tòng Lâm phải giữ quy củ, ở chùa tư phải niệm Phật tụng kinh, ở núi lại sợ quỷ, nhập 

thất thì sợ buồn, không biết tính làm sao, chi bằng đi khất thực là giải thoát, không lo âu”. 

Từ đây sắm sửa vật dụng đắp y mang bát làm hạnh khất thực. Đi khất thực lại bị chó đuổi sau 

lưng, cơm vừa muốn ăn chó vồ bể bát. Xin được cơm rồi chưa kịp bốc ăn thì bị người mắng la: 

“Đồ Hòa thượng kiếm cơm”. Nếu đi khất thực thì bị chó cắn, còn không đi khất thực thì đói chết 

người. Khi đó mới nghĩ rằng: “Trụ Tòng Lâm là tốt”. Lại nghĩ Tòng Lâm tuy tốt mà ngán quy 

củ, khất thực cũng tốt nhưng sợ chó cắn. Tính tới tính lui không biết phải làm sao. Bỗng nhiên 

tỉnh ngộ nghĩ rằng: “Tòng Lâm cùng khất thực đều khó làm. Duy có một việc làm được thì tốt cả 

đời. Đó là việc gì? Ở Tòng Lâm làm chức sự, làm thanh chúng, làm hành đơn, thấy những người 

này thanh cao một đời, tự tại suốt kiếp, dường như hơn ta khất thực. Lúc khất thực, từ sáng đến 

chiều bụng đói, chó cắn thật hoàn toàn không thành việc của người xuất gia. Lúc trước tôi cho 

rằng khất thực là thanh cao, là giải thoát, là sung sướng, là tâm không lo âu. Nay tôi đã trải qua 

một phen khất thực rồi mới biết người ta thì không cung kính, còn mình thì chỉ mất thời giờ mà 

thôi. Suy nghĩ lại, thà chết đói chớ không đi khất thực nữa. Lấy Tòng Lâm làm nhà, lấy Tòng 

Lâm làm chỗ ở, sống cũng ở Tòng Lâm, chết cũng ở trong Tòng Lâm là đủ rồi. 

48. NGÃ MẠN 

Người tham thiền hàng ngày tự coi mình như con cháu của thiên hạ, thấy kẻ tục người Tăng đều 

khiêm nhường cung kính mới là bổn phận của Tăng sĩ. 

Chỉ nguyện ta sợ thiên hạ, nguyện thiên hạ không sợ ta, không kính ta. Nếu làm được như thế 

mới là một Tăng sĩ tốt. 

Xin khuyên mười phương, nghìn vạn kẻ tục, người Tăng hãy mau trừ ngã mạn. Phải biết ngã 

mạn là vật phụ thuộc của tham sân si, cho nên Phật nói: “Tham, sân, si, mạn, nghi là năm điều 

gốc của địa ngục”. Đúng thay lời này! 

Có một phương pháp trừ ngã mạn rất hay, đó là xem nam nữ Tăng tục là cha mẹ quá khứ của ta, 

và là chư Phật vị lai. Tôi thấy anh thì tôi hiếu thuận như đối với cha mẹ, anh thấy tôi thì anh cung 

kính như đối với Phật. Anh hiếu thuận tôi, tôi cung kính anh, cả thiên hạ đều làm như thế thì một 

chữ MẠN này tuyệt chủng. 

Ngã mạn là tự cho rằng cả thiên hạ chỉ có một mình ta, cả thiên hạ không ai bằng ta. Tăng 

thượng mạn là cho rằng kinh Phật, lời Tổ chỉ là giấy cũ, Phật là đồng, gỗ làm thành. Tăng thượng 

mạn này sau khi chết bị đọa địa ngục A Tỳ. Ty liệt mạn, như là nói: “Quân tử không làm việc hạ 

tiện, Hòa Thượng trụ trì không nên đi khất thực, lượm giẻ rách v.v… Ty liệt mạn này sau khi 

chết bị đọa vào Tam đồ khổ. 



44 
 

Tất cả các mạn, mạn nào cũng có ngã. Ngã mạn so với ba độc tham sân si, nó còn độc hơn. Ba 

độc trước tuy độc mà còn có lúc thôi riêng một cái độc ngã mạn này ở loài người thì mạn người, 

ở loài quỷ thì mạn quỷ, ở loài súc sanh thì mạn súc sanh, ở chỗ nào thì sanh mạn ở chỗ đó. Ở 

trong loài người mạn như là kẻ tục hát xướng, nghe qua nói hát không hay. Trong loài quỷ mạn 

quỷ như đại quỷ khuấy nhiễu người, tiểu quỷ cật đố nói: “Tôi phá người còn hơn ông”. Trong 

loài súc sanh mạn súc sanh là như mới thả con heo nhỏ vào chuồng con heo lớn chạy đến cắn 

một cái. Xét kỹ nếu mọi người coi người khác như cha mẹ, như chư Phật thì mới hết ngã mạn 

được. 

49. ĐA NGHI 

Người tham thiền tin chắc một pháp tham thiền này không có nghi ngờ. Có chút hồ nghi thì sanh 

khinh khi phỉ báng. Ngày nay được một pháp liễu sanh tử. Chư Phật do Pháp này ngộ, Bồ-tát do 

pháp này ngộ, chư Tổ do pháp này ngộ, chẵn lẻ không cho ta ngộ sao? 

Từ đây tử thủ pháp này không tin pháp khác, không hành pháp khác. Dù cho Phật giáng thế nói 

pháp này không đúng ta cũng chẳng nghi. Bồ-tát nói pháp này không đúng ta cũng chẳng nghi. 

Thiên hạ nói pháp này không đúng ta cũng chẳng nghi. Bắt đầu từ nay cho đến lúc thành Phật, 

sống cũng tham thiền, chết cũng tham thiền, ăn cơm cũng tham thiền, đi ỉa cũng tham thiền, biến 

trâu cũng tham thiền, biến ngựa cũng tham thiền, xuống địa ngục cũng tham thiền, đội bánh xe 

bằng lửa cũng tham thiền, nằm trên băng lạnh cũng tham thiền, làm ngạ quỷ cũng tham thiền, 

làm con thỏ cũng tham thiền, lên trời cũng tham thiền, làm La Hán cũng tham thiền, làm Bồ-tát 

cũng tham thiền, làm chư Phật cũng tham thiền, thành hư không cũng tham thiền, biến đại địa 

cũng tham thiền, biến cục gạch cũng tham thiền, làm cục bùn cũng tham thiền, tham thiền cũng 

tham thiền, không tham thiền cũng tham thiền. Dù cho biến tất cả cũng không rời tham thiền, tất 

cả tham thiền chẳng rời tất cả. Đến đây tin còn bất khả đắc thì nghi đặt để ở chỗ nào? 

Người mới học, theo thầy thì nghi thầy không có đạo, thọ giới thì nghi gạt người, trụ tòng lâm thì 

nghi chịu khổ, ham học thì nghi vô ích, trụ thiền đường thì uổng công, học đại pháp thì nghi khó 

hành, có một chút hồ nghi như thế hạt giống Phật bị đoạn dứt vậy. 

Tất cả thế gian bất cứ cái gì cũng không nên nghi, nghi làm tăng trưởng tâm ngu si, càng trái với 

đạo, Sao vậy? Rõ ràng là Phật, ông lại nghi là quỷ, rõ ràng là Bồ-tát, ông lại nghi là người xấu. 

Nghĩ xem có đắc tội không chứ. 

Duy có đại pháp tham thiền liễu sanh tử, thành Phật Tổ này không nghi thì không đắc lực, không 

nghi thì không dụng công, không nghi thì không khai ngộ. Cho nên người tham thiền đại nghi, 

đại ngộ, tiểu nghi, tiểu ngộ, không nghi không ngộ. Cái nghi này không phải là hồ nghi. Hồ nghi 

thì đọa ác đạo, chánh nghi thì thành chư Phật. Một chữ nghi này là cửa của các điều thiện, mà 

cũng là cửa của các tai họa. Người tu hành rất cần phải thận trọng. 



45 
 

50. THIỀN VỚI THẾ GIAN 

Người tham thiền đừng nghi chỉ có ta mới có thể làm công phu, người thế gian không thể tham 

thiền, đừng nghi ta có thể thành Phật, người thế gian không thể thành Phật. Các hồ nghi này làm 

thiên hạ sợ hãi, là khinh khi thiên hạ, sao vậy? 

Phải biết lúc chưa có chúng sanh, cũng không có hư không đại địa, cũng không có sum la vạn 

tượng, già trẻ nam nữ, cũng không có gia đình con cái. Do một niệm đầu tiên bất giác của chúng 

ta, bỗng sanh sơn hà đại địa, hư không thế gian. Do chúng sanh không liễu ngộ tự tâm, không tu 

giác tánh, cho nên thường ở thế gian. Chúng sanh một ngày chẳng liễu thì hư không một ngày 

chẳng không. Chúng sanh thường tồn, đại địa thường tại. Do đó hư không đại địa đều do nghiệp 

lực chúng sanh làm ra, từ lực chư Phật sở nhiếp, nguyện lực Bồ-tát gìn giữ. Ba sức này nhiếp trì 

như cái đỉnh ba chân, chỉ đợi chúng sanh nghiệp hết, chư Phật mãn nguyện, Bồ-tát độ tận thì còn 

người nào ở đại địa, còn người nào nói hư không! Đại địa trụ ở địa nào. Hư không trụ ở không 

nào? Đại địa có địa để trụ vì chúng sanh nghiệp chưa xong, hư không có không để trụ, vì chúng 

sanh nghiệp chưa hết. 

Phải biết, trước có chúng sanh rồi, sau mới có hư không, đại địa, rồi mới có đến chư Phật, Bồ-tát. 

Một cái có thì tất cả đều có, một cái không thì tất cả đều không. Thế nên mười phương tất cả 

chúng sanh vì chẳng liễu ngộ tự tâm nên đồng bị luân chuyển. Tất cả chúng sanh tham thiền ngộ 

đạo, một liễu thì tất cả đều liễu, thì đâu có hư không đại địa chẳng liễu. Như nhân có người mới 

có phòng ốc, người tất chúng sanh, phòng ốc tức hư không đại địa. Nếu muốn khử bỏ hư không 

đại địa, trước tiên cần phải khử bỏ người. Người khử bỏ thì hư không đại địa đồng khử. Đến đây 

thì đâu còn thế gian. Thế nên thiên hạ, người nào cũng có tâm, người nào cũng có tánh, muốn 

thấy tự tâm, không tham thiền thì không thể thấy, muốn thấy tự tánh, không dụng công thì không 

thể thấy. Vì thế tự mình tu công đức nhỏ như ngôi sao trên trời, khuyên người tham thiền công 

đức tỏ như mặt trăng trên trời. Anh khuyên tôi ngộ tâm, tôi khuyên anh ngộ tâm, xứ này khuyên 

xứ khác ngộ tâm, xứ khác khuyên xứ này ngộ tâm, khuyên nhắc lẫn nhau thì không có gì đồng 

liễu ngộ. 

Người cả thế gian lúc Mê thì nhận lầm huyễn thân này là thân của mình, nhận lầm khách sạn là 

gia đình của mình. Một mai tắt hơi, thân chết, chẳng những gia đình không phải của ta, mà chính 

thân này cũng không phải của ta. Từ xưa đến nay, không có một người nào đập vỡ cửa mê, nhảy 

vọt ra ngoài. Khổ thay! Khổ thay! Cứ nhận là định lệ từ xưa mà không dám ra khỏi cái cửa thế 

gian mê này một bước. Do đó chư Phật chèo thuyền từ trong biển khổ, Bồ-tát hưng đại nguyện ở 

nhân gian, độ một người liễu một người, tuần tự độ, tuần tự liễu, sẽ có một ngày độ hết, liễu hết. 

51. THẾ GIAN NGHI 



46 
 

Người tham thiền không luận là người thế gian hay xuất thế gian. Có người hỏi: Cái gì là thế 

gian? Cái gì là xuất thế gian. Người tại thế gian nghi ta: “Tại sao muốn làm Tăng sĩ để làm gì?”. 

Người xuất thế gian nghi người thế gian: “Tại sao muốn làm người tục để làm gì?” 

Có người hỏi: “Chẳng lẽ người tục là thế gian, Tăng sĩ là xuất thế gian?”. Chẳng phải vậy, người 

thế gian không tu tự tâm nên gọi là người thế gian. Tăng sĩ liễu ngộ được tự tâm, nên gọi là 

người xuất thế gian. 

Thế gian và người xuất thế gian lấy gì làm chuẩn để phán định? Người thế tục mà thấy bổn tâm 

mình ngộ tự tánh mình, giáo hóa mọi người, ấy là người xuất thế gian. Tăng sĩ không ngộ tự tâm, 

không thấy tự tánh, chuyên về tư lợi, đó là người thế gian. Tóm lại, nhiễm trần lao là thế gian, 

thoát triền phược là xuất thế gian. Quyết định lấy sự liễu sanh tử hay không làm chứng cứ. Liễu 

tức là xuất thế gian, chưa liễu tức là thế gian. 

Lại nghi: Người thế gian từ sáng tới chiều, chỗ ở là nhà, lấy thân làm mình, đây là cái lý thế gian 

không dời đổi từ xưa đến nay. 

Đáp: Anh xuất gia, tôi xuất gia, thế giới sẽ thành trống không, ruộng không người gieo trồng, 

cơm cũng không có người ăn, há chẳng thành tiên thiên hỗn độn sao? Nếu quả thật thiên hạ đều 

xuất gia thì con cái ai nuôi, công việc ai làm, chắc chắn là không có lý này. Nếu như thế thì việc 

trời đất nhật nguyệt, việc hư không đại địa, gạch ngói đất đá sao? Mở mắt ra thấy toàn là Hòa 

thượng, Hòa thượng này từ đâu ra đây? Lúc này chẳng còn là thế gian của tục, mà thành ra thế 

giới của Tăng. Kiến giải này, không phải thời nay mới có, mà e rằng người xưa cũng có nghĩ như 

thế. Kiến giải cũng đâu có lạ gì! 

Ví như có một thế giới đất bằng vàng ròng, nhà băng thất bảo, lúc bụng đói tham thiền một khắc 

liền no, và không cần phải ỉa đái. Lúc thiếu y phục, nghe tiếng thuyết pháp một khắc thì thân thể 

ấm áp không cần phải mặc y phục, cũng không cần cởi y phục. Nước thơm trong ao phun lên tất 

cả mặt đất đều thơm. Vàng ròng chất đống bên đường không ai thèm lấy. Giả sử có cái thế giới 

tốt đẹp như thế, chúng ta đều đi qua thế giới này ở hết, thì cái thế giới ta ở trước kia phải trống 

không. Vậy thế giới kia ai chưởng quản, gia đình ai coi sóc, con cái ai nuôi dưỡng. Chúng ta đến 

cái thế giới tốt đẹp này rồi thì cái thế giới kia phải hoại, phải không, phải liễu. 

Lại có người nói: “Cái thế giới kia, ta còn để ý đến nó nữa để làm gì? Chúng ta ở thế giới khổ kia 

chịu khổ, huyễn hóa vô thường sợ muốn chết, tam tai, bát nạn sợ muốn chết, có người ăn buổi 

sáng phải lo buổi chiều, có người tiền của dư ăn dư để, có người nghèo muốn chết, có người giàu 

muốn chết. Mừng thay! Hôm nay chúng ta đến chỗ bất sanh bất diệt là quê nhà của chúng ta thật 

giàu sang, hưởng thọ biết bao sung sướng còn gì sung sướng cho bằng! 

Xin hỏi: Trước kia anh sợ thế giới này trống không, sợ người hết, sợ người thế gian đều thành 

Hòa thượng, sợ thế giới diệt, hôm nay tôi bảo anh trở lại thế giới anh ở trước kia, một bước anh 

cũng không chịu đi. Người thế gian phải đến khi đó, mới biết lời tôi nói không sai. 



47 
 

52. ĐẠI CHÍ 

Người tham thiền trước tiên phải lập đại chí xung thiên, đại chí xuất cách, đại chí xuất thế, đại 

chí thành Phật. Người không có đại chí thì việc gì cũng không thể làm, việc gì cũng không thể 

thành tựu. Nhưng chí có chí hướng thượng, có chí hướng hạ, người tu hành rất cần phải xét kỷ. 

Bằng không, sẽ bị người ta chê rằng: “ông ăn cơm mà không có một chút chí hướng, còn mặt 

mũi nào sống ở thế gian”. 

Phải biết, tâm chí là tâm ban đầu của lúc chưa ra tay hành động. Người phát tâm làm việc chưa 

lập chí vững chắc thường bỏ cuộc giữa đường. Người chí không cao thượng, hoặc người không 

có chí thường bị thất bại, do đó biết sự quan hệ của chí rất sâu xa. 

Thế nào là đại chí xung thiên? Là người thế gian chưa từng thấy qua việc làm cùng các hành vi 

tốt đẹp mỹ mãn như thế, lời nói, sự hiểu biết, oai nghi, sự thật vượt lên trên tất cả mọi người cho 

nên gọi là đại chí xung thiên. 

Thế nào là đại chí xuất cách? Người này ở trong quần chúng, làm bất cứ việc gì cũng không 

thích lạc thú thế gian, thích tịch tịnh, cho nên phát tâm xuất gia. Biết xuất gia vượt lên trên thế 

gian, biết xuất gia không phải chí xuất cách thì không làm nổi, đấy gọi là đại chí xuất cách. 

Thế nào là đại chí xuất thế? Một khi xuất gia, không hành khổ hạnh thì không thành công to. Một 

việc hành đạo có hai thứ hành là PHƯỚC và HUỆ. Mới xuất gia cần phải trụ Tòng Lâm, trước tu 

gốc phước. Phước là cội gốc thành Phật, phước là cội gốc của thân người, phước là cội gốc của 

thoát khổ, phước là cội gốc của tu huệ, phước là cội gốc làm duyên để trụ lâu dài, phước là cội 

gốc kết duyên với người, phước là cội gốc của xuất gia. 

Thế nên biết gốc phước là phước điền tối thượng (ruộng phước hơn hết). Bất cứ cái gì không tu 

có thể nói có được, chứ không thể không tu phước. Sao vậy? Vì phước là của cải của tăng sĩ, tiền 

là của cải của người đời. Người đời bất cứ cái gì không có cũng có thể được, nhưng không có 

tiền thì không được. Đây gọi là đại chí xuất thế. 

Thế nào là đại chí thành Phật? Người tu hành lập chí phải lấy thành Phật làm đại chí. Trước tu 

phước là đại chí thành Phật, sau tu huệ là đại chí thành Phật, thanh tịnh ba nghiệp là đại chí thành 

Phật, nghiêm trì thánh giới là đại chí thành Phật, cẩn thận giữ thanh quy là đại chí thành Phật, trụ 

mãi ở Tòng Lâm là đại chí thành Phật. Không nhiễm thế duyên là đại chí thành Phật, chuyên 

môn tham thiền là đại chí thành Phật, đến khai đại ngộ là đại chí thành Phật. Đây gọi là đại chí 

thành Phật. 

Người thế gian, người xuất thế gian hãy lấy các chí này làm người, lấy các chí này làm việc, nếu 

có thể làm đến được mới thật là bậc đại thánh ly tục, ly tăng. 

53. SỢ NHƠ BẨN 



48 
 

Người tham thiền chuyên ở trên tâm dùng thiền truy cứu tâm, dùng tham truy cứu thiền. Không 

được tham đắm nơi thân, hễ có chút tham đắm thì có đói khát, đau ngứa, thơm thúi, nhơ sạch, ô 

uế, thanh tịnh, tất cả đều có. 

Người trụ thiền đường hoặc người trụ liêu phòng không được sắc tướng, thường yêu thân mình, 

mà không biết rằng nhục thân này là cái ngục tù bằng thịt, chạy ra khỏi ngục tù bằng thịt này còn 

không đủ sức, huống là chăm lo ngục tù bằng thịt này thêm xinh đẹp. Sao mà ngu quá vậy! 

Danh nghĩa của cái ngục tù bằng thịt này là gì? Nếu yêu thân như châu báu, siêng năng lo vệ sinh 

cho thân thì cái tâm tốt muốn thành Phật ở bên trong bị thân làm lụy, không thể ra khỏi cái ngục 

tù bằng thịt một bước. Cái ngục này hoại, lại tìm cái ngục tù bằng thịt khác nhốt mình nữa, bị 

nhốt lâu ngày không còn muốn thoát ly, chỗ này phải coi đẹp mắt, chỗ kia phải áo mới, chính vì 

muốn thêm thể diện cho cái ngục tù bằng thịt. Bên ngoài vách tường của cái ngục tù bằng thịt có 

dính chút bùn nhơ, không lau không được. Phải biết, lấy cứt nắn thành hình người, lấy màu mè 

sơn phết cho đẹp. Nếu có người đem cứt chó trét cho thân của người làm bằng cứt, thì lật đật tìm 

cách chùi đi. Nếu có mùi hôi thúi thì mau mau lấy nước hoa hoặc kem thoa lên, mỗi ngày thoa 

một lần hoặc hai lần, chỉ cho thơm, chứ không cho thúi, người dính một chút nhơ, vội vàng chùi 

gấp. Thử hỏi: Bên trong là cứt, bên ngoài cũng là cứt, ở giữa cũng là cứt, toàn thân là cứt làm 

thành thì còn sợ nhơ làm gì? E rằng cái nhơ đó còn khá hơn thân ông! Thời gần đây có kẻ ngu, 

trời nực cởi áo trong ra nghe cổ áo có mùi hôi, tay sờ xuống nách sợ có mùi hôi. Ngửi thấy mùi 

hôi của người khác giận nói: “Chẳng biết hỗ thẹn, người gì mà hôi nách quá” rồi bịt mũi đi chỗ 

khác. Thấy người chân chua mồ hôi, liền mắng “Đồ quỷ, người gì mà chua mồ hôi quá!” Rồi 

tránh xa ra, bịt mũi nói: Hãy đi rửa chân đi. Người có mồ hôi chua nói: “Anh hãy ngửi thân anh, 

nách anh, mùi hôi gấp mười người khác, hôi muốn ói”. Bất quá hai người đều là đạo nhân phải 

nên nghĩ rằng: “Mùi hôi của người bên cạnh, người hành đạo không nên ghét, ghét thì không 

phải đạo nhân”. 

Người sợ dơ sợ thúi bị vị đạo tâm Bồ-tát này dịu dàng khuyên nhủ một phen mắc cỡ đỏ mặt, từ 

đây không còn dám chê nhơ sợ thúi nữa. 

54. BA ĐIỀU THƯỜNG CHẲNG ĐỦ 

Người tham thiền trước tiên phải biết đủ. Người biết đủ thường vui, người hay nhẫn tự an. Người 

đời tuy nói được mà làm không được. Người hành đạo chẳng những tự làm mà còn dạy người 

khác làm, thì mới đáng là gương mẫu. 

Ba thường chẳng đủ là: Mặc chẳng đủ, ăn chẳng đủ, ngủ chẳng đủ. Áo mặc chẳng đủ thì mùa 

đông không rét sao? Cơm ăn chẳng đủ thì không phải là thường bị đói sao? Ngủ chẳng đủ thì ban 

ngày phải buồn ngủ sao? Ba điều thường chẳng đủ như thế chẳng phải. 



49 
 

Thật ra, do vì người tham thiền chỉ cần mặc áo vải thô, ăn uống rau dưa đạm bạc, giữa đêm ngủ 

một giấc là đủ rồi. Như áo tràng có rách thì vá lại, nếu may áo mới là không phải. Giày màu đen 

không đẹp, muốn mua giày màu vàng là không phải. Như áo vải thô là được rồi, lại muốn may 

áo lụa thì không phải. Như ăn cơm, cứ theo chúng đi ăn là đủ rồi, nếu đòi thêm dầu hoặc gia vị là 

không phải, ăn cơm gạo tẻ không thích, lại muốn ăn mì, ăn bánh thì không phải. Nếu ngủ cứ thức 

ngủ theo chúng là đủ rồi, lại tìm chỗ riêng lén ngủ là không phải. Giờ ngủ không ngủ, ngoài giờ 

ngủ lại lén ngủ là không phải. Ban đêm không ngủ, ban ngày lại ngủ là không phải. Ban đêm 

mười giờ ngủ, ba giờ thức là giữa đêm, ngủ một giấc là đủ rồi. Không ngủ theo giờ giấc lại tự ý 

ngủ, là không phải. 

Như vậy, mặc, ăn, ngủ, ba điều này đáng mặc, đáng ăn, đáng ngủ là đủ. Không đáng mặc mà 

mặc, không đáng ăn mà ăn, không đáng ngủ mà ngủ đều là tham đủ. Chẳng đủ là y quy củ, tham 

đủ là y tập khí. Chẳng đủ là ngăn tham, đủ là tăng tham. Cho nên nói: “Biết đủ là phải, chẳng 

biết đủ là quấy”. 

Người chân thật tham thiền chỉ biết có sanh tử, chỉ biết muốn liễu sanh tử, trừ việc liễu sanh tử 

ra, thân, tâm, thế giới thạnh suy được mất đói khát lạnh nóng, chẳng phải chánh hạnh của ta, đâu 

có thời giờ rảnh mà lo nó đủ hay chẳng đủ. Đủ là việc bên ngoài công phu, chẳng đủ cũng là việc 

bên ngoài công phu. Chỉ y theo pháp Tòng Lâm đi, y theo pháp Tòng Lâm ngồi, đi đứng ngồi 

nằm không rời pháp Tòng Lâm một bước. Như có người đi sau lưng ta, đang cầm dao chém ta 

lúc ấy ta đâu còn màng đến việc gì khác, chỉ lo chạy gấp để bảo toàn tánh mạng. Quỷ la sát sanh 

tử theo sau lưng ta, ta còn có tâm đâu mà lo ăn, lo mặc, lo ngủ, chỉ lo tham thiền gấp để bảo toàn 

tánh mạng. 

55. THÍCH TÒNG LÂM 

Người tham thiền phải biết lấy thiền làm đạo, hành đạo tức là tham thiền. Một đại pháp này ở 

chợ búa, trần thế không thể làm vì nhân sự rộn ràng, ngày đêm không yên tịnh, trái với pháp này. 

ở xóm làng hoang dã không thể làm, vì tiếng người, tiếng thú và nam sắc nữ sắc, tập quán phong 

tục rất sâu rất nặng nên cũng không thể làm. 

Ở chùa tư, am thất, đàn việt tới lui, khách khứa thăm viếng, Phật sự kinh sám, cơm cháo đãi 

đằng, nên cũng không làm được. Chỉ riêng có A Lan Nhã (Tòng lâm) mới chính là chỗ hành đạo. 

Tiếng phạn A Lan Nhã dịch là nơi tịch tịnh, hoặc dịch là chỗ không có người nữ ở, hoặc gọi là đệ 

nhất đầu đà. Hành một pháp này (tham thiền) quyết định phải ở chỗ đầu đà (tòng lâm) mới là 

hành được tốt, mới có thể buông bỏ hết mà hành. Lìa chỗ này (tòng lâm) mà hành thì như làm 

ruộng trên đá, có thể làm được chăng? Có thể thu hoạch được chăng? Bất cứ ở đâu hành đạo 

mười năm không bằng ở tòng lâm hành đạo một ngày. Như so sánh đi thuyền gỗ với phi cơ. 

Thuyền gỗ đi một ngày mấy mươi dặm, phi cơ một giờ đi mấy ngàn dặm. 



50 
 

Lại như ở chỗ khác tham thiền mười năm, không bằng ở Tòng Lâm tham thiền một ngày. Tại sao 

vậy? Vì ở tất cả các chỗ khác mỗi ngày tham thiền ít mà lo việc bên ngoài nhiều, dù có chân thật 

tham cũng bị duyên khác chi phối, thiền cần tịnh mà tâm lại động, cho nên ở chỗ khác tham thiền 

nhiều năm chỉ trở thành thằng ngốc trăm việc vô tri. Một phen vào trụ tòng lâm như nước lóng 

trong, trong ngoài thanh khiết. Nghĩ rằng: ở chỗ khác tham thiền nhiều năm, chưa có một ngày 

ngồi yên, nay ở tòng lâm mỗi ngày đều thấy công phu, mỗi ngày đều tịch tịnh. Có quy củ để đề 

phòng nghiệp nổi dậy và thân biếng trễ. Quy củ không thể thiếu, thiếu thì chẳng những quy củ 

không được nói tới, mà hành cũng không đúng quy củ. Lâu ngày quy củ lơi lỏng, chúng trụ bất 

an. Người tham thiền phải biết quy củ là gốc của tòng lâm. Gốc lập thì đạo sanh vậy. 

56. LÀM THỦ LÃNH 

Người tham thiền phải biết tòng lâm nhờ thanh quy kiến lập, thanh quy nhờ nhân tài kiến lập. 

Người có tài mới lập thanh quy. Nếu người không có tài cũng lập thanh quy. Vì sao? Dù người 

không có tài, thanh quy là gốc của nhân tài, đã có gốc ắt không lo chi ngọn. 

Phải biết nhân tài xuất phát tại thủ lãnh chánh tri chánh kiến. Một chức thủ lãnh ở trên chức 

thanh chúng, hành đơn, nói ra trước tiên phải phù hợp với quy củ, kế đó trừ tập khí cho người. 

Quy củ giảng cũng hay, tập khí trừ cũng sạch, ấy là vị chức sự chánh tri kiến. Chấp sự ngộ tâm 

làm việc càng tốt. Nếu chưa ngộ thì phải lấy quy củ làm phép tắc vì người làm tiêu chuẩn. Nói 

chuyện với chúng, không vị tình riêng, không phe không đảng, điều đại chúng, kết duyên với 

người phù tông cương chỉnh tòng lâm, bồi phước huệ. 

Điều quan trọng nhất là nhận chức chưa được bao lâu, không y thanh quy vì người, không tòng 

lâm làm trọng, sanh ra trăm thứ tệ đoan, tập khí xấu nổi dậy, hằng ngày không tranh nhân ngã thì 

cũng nói thị phi. Đại chúng bắt chước thói hư, bạn đồng liêu không học được điều tốt. Chẳng 

màng đến nhân quả, tự làm mất nhân cách của mình. Do đó, nhân tâm ngày càng đi xuống, tòng 

lâm mỗi ngày một suy. Đại pháp liên hệ với chức sự, thanh quy được thực hành bởi mọi người. 

Người trên tập khí xấu rần rần thì kẻ dưới cũng buông lung phóng túng. 

Xin khuyên các vị thủ lãnh, các vị thủ lãnh là người chịu trách nhiệm về sự thạnh suy, chấp sự là 

người bảo hộ tòng lâm. Nếu không thể làm hưng thạnh thì cũng không nên làm bại hoại. Sao 

vậy? Đã lãnh làm chức sự làm điều gì trước tiên phải suy xét kỹ càng, có chút sơ sót thì nhân quả 

cũng đi theo đấy. Phải đem hết tánh mạng yêu thích Tòng Lâm, dù chết cũng không bỏ nhiệm 

vụ. Chánh pháp trụ lâu ở đời, trước tiên phải nhờ người trường cửu. Nếu người không trường 

cửu thì pháp làm sao có thể trường cửu. Ở tông môn chịu khổ suốt đời làm chức sự. Phát nguyện 

đời sau làm thủ lãnh chức sự cho tông môn nữa. 

Người làm chức sự trước tiên phải có tâm sắt đá, dù bị oan ức to bằng trời, hạnh của ta cũng 

không dời, dù có muôn phần cực khổ, tâm ta càng vui mừng. Mượn hương hoa thường trụ (nhà 

chùa) bồi phước huệ cho mình. Hằng ngày bất cứ chỗ nào cũng tự bồi đại phước cho mình và 



51 
 

cũng làm cho người khác bồi đại phước, tự tu đại huệ và cũng làm cho người khác tu đại huệ, 

chính là phước huệ song tu, mình người đều lợi vậy. 

57. LÀM HÀNH ĐƠN 

Người tham thiền không nên cố chấp, sợ làm việc không đáng. Phải biết ăn cơm mặc áo, đi ỉa, đi 

đái, thượng điện, quá đường, đi làm ruộng v.v… há không phải là làm ở trong động sao? Các 

công việc có thể khỏi được sao?  

Nếu được báo công tác, hoặc báo hành đơn (hành đường) người tham thiền này nổi nghiệp sân 

lên nói: “Tôi đến tòng lâm để hành đạo, chứ không phải để hành đơn”. Một phen nổi phiền não 

lên, có người cuốn gói bỏ đi, có người đến chức sự xin đi, có người nhờ người khác xin giùm, có 

người mắng chức sự. Tỳ kheo xấu tính như vậy, thanh quy không cho ở chung. Sao vậy? Lúc 

mới tới tòng lâm thì nói: “Người trụ tòng lâm, bảo làm thì làm, bảo thôi thì thôi. Chẳng được tùy 

tiện theo ý mình!” Lại nói: “Táng mạng giao cho long thiên, sắc thân giao cho thường trụ (nhà 

chùa) đi đứng ngồi nằm đều theo lệnh của chức sự, không được vi phạm một mảy may. Vi phạm 

một chút là phạm pháp Tòng Lâm. Phạm thì bị đuổi đi. Vì Tòng Lâm thuở xưa có thanh quy 

nghiêm khắc như thế nên không ai dám vi phạm. Gọi đến liền đi, đi chậm còn bị phạt. 

Trụ tòng lâm làm hành đơn, trước tiên phải học như khúc cây, cục bùn, khúc cây muốn dựng 

đứng thì dựng, cục bùn muốn đấp lên vách thì cứ đấp, bỏ xuống hầm cầu thì cứ bỏ, thảy đều 

vâng theo, không dám chống trái một chút. Người như thế là của báu trong chúng tăng, là đại 

pháp khí không bao lâu sẽ làm bậc thầy gương mẫu của người. 

Phải biết, Tuyết Phong làm phạn đầu (nấu cơm), Quy Sơn làm điển tọa, trong thiền đường thì tọa 

thiền, ngoài thiền đường thì thiền tọa. Gia phong của Cổ Đức đến nay chưa suy đồi. Nghĩ lại, ta 

là người gì mà không biết hổ thẹn! 

Lại nữa VĂN THÙ, PHỔ HIỀN, QUAN ÂM, ĐỊA TẠNG là đại hành đơn của Đức Phật. Kế đến 

Tu Bồ Đề, Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất, A Nan Đà là tiểu hành đơn của Đức Phật. Chư Phật, 

chư Tổ từ hành đơn mà vào, từ hành đơn mà ra, chưa có một người nào không chịu khổ, không 

chịu oan ức mà có thể xuất đầu được. người xưa nói: “Muốn được ngồi trên đầu muôn người, 

trước tiên phải đi dưới chân muôn người”. 

Người tham thiền, nếu chỉ lo tham thiền mà sợ lao động, đó là trồng sâu hạt giống hư thúi của 

Nhị Thừa, trên không thể thành Phật, dưới không thể độ chúng sanh. Phật Tổ quở trách, đạo 

nhân không ưa. Trong động mà tham thiền được mới được gọi là chân thật tham thiền. 

58. THIỀN ĐƯỜNG 

Người tham thiền quyết phải trụ ở thiền đường thì danh nghĩa mới phù hợp với sự thật. Bằng 

không, thì thành ra ông thầy chạy theo thế tục. 



52 
 

- Thiền đường là mẹ chư Phật 

- Thiền đường là thất (nhà) Tổ sư. 

- Thiền đường là cái lò đúc lớn. 

- Thiền đường là chỗ trụ của người tham thiền. 

- Thiền đường là hang pháp của pháp thân. 

- Thiền đường là cây đèn huệ của huệ mạng. 

- Thiền đường là chỗ xuất thân của chư Phật. 

- Thiền đường là chỗ ngộ đạo của chúng sanh. 

- Thiền đường là nơi hành pháp. 

- Thiền đường là chủ của thanh quy. 

Chư Phật và chúng sanh chỉ cách một thiền đường, lục đạo, tam đồ chỉ lìa một thiền đường. 

Vô biên sanh tử rất sợ thiền đường. 

Vô thượng Niết Bàn rất thích thiền đường. 

Ba tạng, mười hai bộ phận kinh điển đều từ thiền đường sản xuất. 

Một ngàn bảy trăm công án cũng từ thiền đường sản xuất. 

- Chư Phật từ thiền đường sản xuất 

- Chư Tổ từ thiền đường sản xuất 

- Chư Đại Bồ-tát từ thiền đường sản xuất 

- Thiện tri thức xưa nay đều từ thiền đường sản xuất 

- Luân hồi sanh tử được giải quyết xong tại thiền đường 

- Tam giới, cửu hữu KHÔNG cũng tại thiền đường 

- Hư không đại địa trụ tại thiền đường 

- Ngói đá, sỏi gạch ngủ tại thiền đường 

- Nam nữ lớn nhỏ mê mất thiền đường 

- Tất cả chúng sanh quên mất thiền đường 

- Xuẩn động hàm linh tự lầm thiền đường 

Bốn ngọn núi lớn có thánh tích danh tiếng ẩn náo tại thiền đường (Bốn ngọn núi lớn danh tiếng 

là bốn thánh tích nổi tiếng ở Trung Hoa). 



53 
 

- Ngũ Đài Sơn chỗ Văn Thù ứng tích - Nga Mi Sơn chỗ Phổ Hiền ứng tích - Phổ Đà Sơn chỗ 

Quan Thế Âm ứng tích - Cửu Hoa Sơn chỗ Địa Tạng ứng tích. 

Đi hành hương các thánh tích chưa ra khỏi thiền đường. Kẻ tục cũng có thiền đường. Người tăng 

cũng có thiền đường. Nói về sự tôn quí của thiền đường, sự cao thượng của thiền đường, thì 

thiền đường tôn quí bậc nhất, cao thượng bậc nhất, không có gì so sánh được. 

Mỗi khi có người thế tục đi quanh thiền đường một vòng cũng tiêu được vô biên nghiệp chướng, 

thêm được nhiều tuổi thọ. 

Xưa ở chùa Cao Mân, có một người quê quán ở Hà Bắc làm nghề bán đậu hủ, có tiền dư thường 

cúng miếu thổ địa. Một hôm ông ta đem một trăm miếng đậu hủ đến thiền đường cúng chúng 

tăng. Vị chấp sự dắt ông ta đi quanh thiền đường ba vòng, ngồi thiền một cây hương. Trong lúc 

tịnh ông ta bỗng nhớ lại việc ăn thịt chó. Bình thời món gì ông ta cũng không ưa, chỉ ưa thịt chó. 

Ông ta ở thiền đường một giờ liền sám hối: Dù chết cũng không ăn thịt chó nữa. Ông ta trở về 

nhà vài năm sau mất. Ông ta bị dắt đến trước Diêm Vương, Diêm Vương quát to: “Ngươi mau 

biến thành chó”. Phán quan tra lại sổ thiện ác thấy ông ta ăn thịt chó mấy mươi lần, chỉ ở thiền 

đường Cao Mân đi ba vòng, ngồi một cây hương. 

Diêm Vương lại nói: “Các thầy ở thiền đường tương lai đều là Phật. Diêm Vương tôi còn cầu các 

thầy cứu. Thôi! Hãy thả hắn về dương thế cho phước thọ thêm ba mươi năm”. Ông ta liền trở về 

nhà, quan tài sắp đậy nấp, mọi người kinh hải bỏ chạy, người chết nói to: “Các ông đừng sợ, tôi 

sống trở lại thế gian trong ba mươi năm nữa, các ông nếu không tin, Diêm Vương bảo tôi đầu 

thai làm con chó của nhà họ Triệu hồi hôm sanh ra một con chó bị chết tức là hậu thân của tôi, 

mời các ông đi xem. Mọi người cùng kéo nhau qua nhà họ Triệu. Họ Triệu đem con chó chết chỉ 

cho mọi người xem. Mọi người mới tin. 

Thiền đường rất hay, đi đi ngồi ngồi, thoát được thân chó, còn thêm sống lâu (đại thọ). Xin mời 

thiên hạ đều đến trụ thiền đường, có lẽ nào không được giống như ông ta. 

Đoạn công án này tuy nghe người xưa truyền lại đến nay, song đâu có sai ngoa. Buồn thay! Sao 

người chẳng tin? 

59. CHÁN GIẢNG KHAI THỊ 

Người tham thiền, lúc hành bát nhã thiền, nếu có lúc công phu bê trễ biếng nhác, đường lối chưa 

rõ, tâm truy cứu dụng không khởi, vọng tưởng buông chẳng xuống, cần phải thỉnh ban thủ là 

người đã từng đi qua rồi hướng dẫn đường lối. Vì thế, muốn đi đường dưới núi trước tiên phải 

hỏi người đã từng đi qua thì đi không bị lạc đường, công phu mới tiến bộ được. 

Người làm ban thủ là cha mẹ pháp thân của thiên hạ, ắt phải coi các sư ở thiền đường là con chư 

Phật, là con đấng Đại hùng thì mới hết trách nhiệm cha mẹ pháp thân. Thấy người đi lạc đường 

thì chỉ cho họ. Thấy người dụng công phu sai lầm thì sửa lại cho đúng. Thấy người thất thường 



54 
 

thì điều chỉnh lại cho họ. Thấy người đói khát thì nghĩ đến họ. Trong suốt hai mươi bốn tiếng 

đồng hồ đi theo các sư, ra vào lui tới, nếu thấy người buông lung thì quở họ, thấy người sơ tán 

thì rầy họ, thấy người phạm quy củ thì cảnh cáo họ, thấy người làm loạn chúng thì đánh họ. 

Đánh hét xen nhau theo quy củ xưa lời cảnh cáo sách tấn tu hành là khuôn phép lớn từ xưa đến 

nay chưa có bớt một chút xíu nào. Vị ban thủ cần phải thấy qua trước rồi bây giờ dạy người thực 

hành là điều ta đã thực hành qua. 

Biết rõ đánh hét là pháp khí liễu sanh thoát tử, là kiền chùy của quy củ nghiêm túc, là cái búa để 

đốn tình, là cái dao để cắt ái, có thể vài búa vài dao làm cho hạt giống tình, cội gốc ái bay đi mất. 

Người nếu không tình là thánh nhân, nếu dứt được ái là hiền nhân. Phải biết tình ái là gốc sanh 

tử, là rễ thế giới. Người muốn cầu liễu thoát, chẳng phải thiền đường thì không có chỗ nào khác 

để liễu, chẳng phải ban thủ thì không có người nào khác giúp mình liễu. Thế nên biết thiền 

đường và ban thủ là cha mẹ pháp thân vậy. 

Ban thủ đã là cha mẹ của người tham thiền trong thiên hạ thì điều giảng, điều làm của vị ban thủ 

đều là thầy của người học. 

Giảng khai thị, không nên giảng kinh điển, giảng công án, giảng việc ngoài chùa, việc quốc gia. 

Chẳng được giảng công phu của chính mình, công phu ngoại đạo. Ngay lúc giảng khai thị chẳng 

được cử tội người. Phải biết pháp ngữ cửa tông môn, chẳng được có lời thị phi, lời giận giỗi, lời 

nói chơi, lời đùa cợt. Nếu giảng như thế thì có tội lỗi. Nếu đến phiên mình giảng nói, mà không 

có lời để giảng, thà không giảng, cũng không bị sỉ nhục. Nếu không giảng công phu, lại giảng sai 

về đường lối tu hành, thì có tội. 

Lại chẳng nên đến phiên mình giảng thì sanh phiền chán. Một niệm phiền chán bị đọa làm con 

trăn lớn. 

Xưa có một vị tôn giả vào núi thấy một con trăn lớn quấn quanh thân Ngài. Tôn giả nói: “Ngươi 

hãy buông ra, ta đến động của người ngồi một lát”. Con trăn hóa làm một ông già đến thưa: “Con 

không phải là người, mà là con trăn vừa quấn Ngài đó”. Tôn giả hỏi: “Ngươi làm nghiệp gì, có 

biết chăng? “Con trăn thưa: “Không biết”. Tôn giả nói: “Đời trước của ngươi ở tòng lâm làm ban 

thủ, lúc giảng khai thị chợt sanh một niệm tâm chán, đã bị đọa làm thân con trăn mấy ngàn năm”. 

Ông già nghe nói, rơi lệ, liền hướng về Tôn giả quỳ lạy chí thành sám hối, qua bảy ngày sau con 

trăn được thoát xác sanh làm người. 

Dù cho một ngày giảng mười lần, tám lần cũng không sanh một chút chán nản. Quan trọng lắm! 

Nếu sanh tâm chán nản bị đọa làm con trăn. Thật đáng sợ vậy! 

60. CHÁN NGHE PHÁP 

Người tham thiền toan nhờ Hòa Thượng ban thủ khai thị mới có công để dụng, mới biết đường 

lối. Nếu ít nghe khai thị hoặc không chịu nghe khai thị thì tinh thần tham thiền mỗi ngày một bê 



55 
 

trễ, lâu ngày không tiến tới được. Chẳng mong tiến tới, lại gặp duyên khác lôi cuốn thì chắc chắn 

thối lui ngay. 

Riêng một con đường tham thiền này, các đường khác không thể so sánh được. Ở thế gian, con 

đường văn phú, con đường học hành, biết một có thể biết hai, biết cái này có thể biết cái khác, 

biết cạn có thể nhìn biết sâu, biết nhỏ có thể so sánh để biết lớn. Hễ học rồi có thể không học 

nữa, cho nên học có thể hành, không học cũng có thể hành. 

Chỉ có người tham thiền như người mù từ thuở sơ sanh, nhờ người mắt sáng dẫn dắt, chỗ nào 

cũng không biết, một chút cũng không thông. Đã bị mù ngay còn lúc ở trong thai mẹ, khi được 

sanh đã là người mù. Một hôm, muốn mời người mù trở về nhà, ông ta chẳng quen đường đi, ta 

dắt dẫn giùm ông ta. Hãy xem người mù này có thể rời người dẫn dắt chăng? Có thể rời được cây 

gậy chăng? E rằng vừa buông tay, không rơi vào hầm thường kiến, cũng sa vào hố đoạn kiến. 

Người đời mù mắt phải nhờ người dắt. Người học tham thiền con mắt tâm (tâm nhẫn) chưa sáng 

cần người chỉ đường, chỉ một bước đi một bước, chỉ nửa bước đi nửa bước, không chỉ thì không 

đi được. Người được chỉ tức là nghe khai thị. Hôm nay nghe vị ban thủ này khai thị, không hiểu. 

Ngày mai nghe vị ban thủ kia khai thị, không hiểu. Lại nghe Hòa Thượng khai thị, lại không hiểu 

nữa. Đáng thương ba cái không hiểu. Tâm của cái người này lại bị cái nghiệp trốn đi che lấp rồi. 

Cứ nghĩ trốn đi, sắp trốn ra ngoài, bị người bắt về hỏi: Tại sao ông trốn đi. Đáp: Tôi vì đại pháp 

mà đến đây, thiện tri thức giảng một câu tôi cũng không hiểu, e không có duyên với đại pháp nên 

tôi trốn đi. Vị chấp sự khuyên: “Trụ lâu ngày ắt có duyên với pháp, tham lâu ngày ắt có duyên 

với thiền, đâu phải sáng gieo giống mà chiều thu hoạch được?” 

Xưa có một vị tăng chán nghe pháp, nghe thiện tri thức giảng thì sanh phiền chán, đời sau bị đọa 

làm thân chồn. Mấy ngàn năm sau vị thiện tri thức ấy lại gặp người trước kia chán nghe pháp bị 

đọa làm thân chồn, bảo: “Dã hồ ly tinh! ẩn náo nơi đây làm gì? Sao không biến thành người, làm 

Hòa Thượng trụ thiền đường liễu thoát sanh tử đi! Tốt hơn!”. 

Con chồn này nghe đến lời giảng khai thị thuở xưa nói, tác động cái nhân đã gieo trồng từ kiếp 

trước, liền thoát thân chồn làm người, y xưa xuất gia làm Hòa Thượng. Hãy nghĩ xem! Chán 

nghe ban thủ giảng khai thị một niệm tâm chán, chuyển thân biến thành hồ ly tinh, về sau gặp lại 

người khai thị thuở trước, thoát thân dã hồ ly tinh lại làm Hòa Thượng. 

Thử nghĩ lại xem! Dù cho bất cứ ai khai thị, giảng nói cũng không còn dám sanh một chút tâm 

chán. Sao vậy? Chán nghe người khác khai thị bị quả báo thân chồn. Về sau, gặp lại vị ban thủ 

khai thị mà ta chán giúp cho ta thoát thân chồn. Thuở trước chán ông ta, ngày nay bị làm thân 

chồn, được vị ban thủ bị ta chán này giúp ta thoát thân chồn. Trước chán ông ta, bây giờ lại mến 

ông ta. Muốn được không chán và không có cái yêu mến của ngày hôm nay rất đáng sợ này thì 

phải sửa lỗi. 

61. CẢI HỐI LỖI TRƯỚC 



56 
 

Người tham thiền không có lỗi. Hàng ngày trong bất cứ lúc nào cũng tham, bất cứ chỗ nào cũng 

tham, làm bất cứ việc gì cũng tham, không còn có chỗ để tạo tội lỗi. 

Tại sao nói có lỗi? chẳng phải vậy. Rất chẳng phải vậy! 

Trái lại, chẳng biết từ vô lượng kiếp đến nay đã tạo tội ngũ nghịch, thập ác còn hơn núi Tu Di, 

khiến cho ngày nay tham thiền không lên, đạo hành không tốt, thì nói có lỗi không phải là sai 

vậy. Chư Phật diệt độ đã lâu rồi, chúng ta còn ở chỗ này nói về lỗi, đến đây nói không có lỗi thì 

càng sai hơn nữa. 

Lỗi có hai thứ lỗi là tiểu cải hối và đại cải hối. TIỂU CẢI HỐI là hễ nói ra một lời là lỗi, động 

chân một bước là lỗi, buông lung là lỗi, ngồi không là lỗi, đi không là lỗi, đứng không là lỗi, nằm 

không là lỗi, mặc áo là lỗi, đi ỉa là lỗi, đi đái là lỗi, có lỗi là lỗi, không lỗi là lỗi những cái lỗi cực 

nhỏ này đều gọi là có lỗi. 

Ngũ nghịch, thập ác, phạm trai, phá giới, khinh hủy Tam Bảo, phỉ báng Đại thừa, làm nhơ tăng 

già lam, phá phạm hạnh của người, các thứ lỗi lớn này chỉ nói là đại ác. Ác với lỗi cũng có chút 

phân biệt. 

ĐẠI CẢI HỐI là một niệm trước lỗi, giác nó liền không. Chánh giác rõ ràng thì liễu triệt để 

không gì chẳng liễu. Công còn chẳng nói, có lỗi gì để nói ư? 

Người muốn được hiện đời không tạo tội lỗi, chỉ có một pháp tham thiền, làm đến nơi đến chốn 

thì công bất khả đắc, lỗi bất khả đắc. Vì sao? Người tạo ác, ác từ tâm khởi, nếu đem hai chữ 

tham thiền phủ lên tâm, người ác chỉ thấy tham thiền, không thấy tâm ác. Vậy làm cách nào để 

phủ lên? Người ác đâu thể tham thiền. Không đúng! Mặc người ác cầm đao, ta cứ tham thiền, 

mặc người ác trộm cướp, ta cứ tham thiền. Chỉ cần làm đến chỗ người ác, ta không ác, chẳng 

những ta không ác mà còn thêm tham thiền nữa. Như vậy, pháp của người ác không thi hành 

được, tâm của người ác làm sao khởi được! Người ác ở thế gian không bao giờ ác với chính họ. 

Nếu cả thế gian đều là người thiện hết thì người ác này hạ thủ vào chỗ nào. Chỗ có thể hạ thủ là 

người thiện, chẳng lẽ cầm đao chặt tảng đá, chém khúc cây sao? 

Ôi! Trước không tạo nhân ác, nay không cảm quả ác, như trước kia chưa giết người thì bất cứ lúc 

nào cũng không có người giết ông. Được đời đời, kiếp kiếp không sát sanh, trộm cướp, dâm dục 

thì thẳng đến thành Phật không bao giờ có sát sanh, trộm cướp dâm dục. 

Lỗi lớn phải sửa, lỗi nhỏ phải đề phòng. Không đề phòng cũng là lỗi rồi vậy. 

62. KHÔNG BAO GIỜ TÁI PHẠM 

Người tham thiền như có lỗi xấu đã sám hối rồi, không tái phạm nữa mới có lợi ích. Nếu buổi 

sáng trả tiền, buổi chiều vay nợ thì đến bao giờ mới trả xong. 



57 
 

Như một lỗi lớn chọc âm xuất tinh (thủ dâm) ban đầu không để ý đến tội lỗi, chỉ muốn khoái lạc. 

Nếu người dùng tay mình chọc âm một lần thì sau khi chết bị đọa vào địa ngục Đại khiếu hoán 

một lần. Một lần như vậy trải qua thời gian bằng tuổi thọ của trời Đâu suất là hai nghìn năm, tính 

theo nhân gian phải trải qua một vạn bốn nghìn bốn trăm vạn năm. Nếu thủ dâm hai lần thì lại 

thọ thêm một vạn bốn nghìn bốn trăm vạn năm nữa ở địa ngục Đại khiếu hoán. Đền tội xong lại 

bị đọa vào địa ngục Hàn băng rất khổ. 

Cách thọ khổ ở địa ngục Đại khiếu hoán như thế nào? Kẻ tội nhân dùng tay mình chọc âm xuất 

tinh để được khoái lạc, một khi đến địa ngục ấy thì có chó lửa bằng sắt đến cắn dương vật của 

người ấy. Người ấy lấy tay đuổi chó, tay liền bị đốt cụt. Không đầy nửa khắc, hai tòa hắc sơn lớn 

từ xa nhập lại ép như cái trục nghiền. Tòa hắc sơn này nghiền qua, tòa hắc sơn kia nghiền lại, tội 

nhân kêu trời khóc rống không có người cứu. Một lần như thế phải chịu một vạn bốn nghìn bốn 

trăm vạn năm. Lại tùy theo người ấy dùng tay chọc âm xuất tinh mấy lần thì phải chịu tội mấy 

lần. 

Đã biết chọc âm xuất tinh bị đọa địa ngục thì phải lập tức phát nguyện lập thệ sửa lỗi. Mười 

ngày, tám ngày quên cái khổ địa ngục Đại khiếu hoán nghĩ đến khoái lạc lại chọc âm nữa, lại 

phát nguyện lập hạnh, lấy dây trói tay lại, đứng dậy phát thệ. 

Có người sợ thân buông lung ngồi mãi không nằm, có người trì chú đều để khỏi phạm lỗi này. 

chẳng phải cố tâm dùng tay chọc âm thì tội nhẹ, phải đề phòng lỗi nhỏ ấy, đề phòng lâu ngày thì 

không còn lỗi nữa. 

Có người thích ngó nữ sắc thích cùng người nữ giao thiệp qua lại, đều phạm tội đọa địa ngục Đại 

Viêm Nhiệt. Người sợ tội thì phải cải hối. Cải hối rồi sau lại phạm, phạm rồi lại cải hối, Diêm 

vương, Phán quan tính một đời của người ấy vội cải hối vội tái phạm chắc không phải là việc 

nhỏ. Một ngày nào đó chết rồi đi thẳng vào địa ngục như hòn đá rơi xuống nước, không còn chỗ 

nào khác, cứ thẳng một mạch đi thẳng chỗ thọ tội. Thật đáng thương xót! Hưởng thụ khoái lạc 

chỉ nhất thời mà phải chịu tội gấp nghìn vạn lần. Hãy suy nghĩ đi! Địa ngục khổ sở, nghĩ đến thì 

sợ nhưng chẳng mấy chốc, tại sao lại quên phức đi? Vì sao không khẩn cấp ghi nhớ trong lòng? 

Đáng thương người cả thế gian là quấy nước để ngừng sôi, hoặc nước trong nồi đang sôi vội múc 

một gáo nước lạnh đổ vào tạm thời có thể không sôi chốc lại sôi nữa, thật tốn công mà không 

biết bao giờ mới xong. Sao không rút củi dưới đáy nồi, chỉ tốn công một lần, không còn tốn công 

nữa. 

Biện pháp rút củi dưới đáy nồi chính là tham thiền. Tham thiền đắc lực đến chỗ sâu xa, chẳng 

những nước không thể sôi mà cả nồi cùng lửa đồng thời sạch hết. Há chẳng khoái sao? 

63. CHUYÊN MÔN 



58 
 

Người tham thiền bền giữ một pháp, chuyên môn ra sức hành trì không cho có một chút tản mạn. 

Dẫu mười hai phần chuyên môn tu học khó đạt đến mục đích huống là tản mạn mà được ư? 

Như người ở thế gian học nghề thợ mộc, sau khi thọ giáo với thầy, hàng ngày cầm búa đẻo chậm 

thì bị ăn đòn. Mười ngày, tám ngày bị đòn một lần, chịu không nổi, kiếm cớ xin nghỉ, hoặc tìm 

cách trốn đi. Về nhà lại bị cha mẹ đánh đòn, chưởi mắng. Không về nhà thì bụng đói, không biết 

phải làm sao. Thôi thì đi học hớt tóc để kiếm cơm ăn. Một khi đến tiệm hớt tóc, chủ hoặc bảo 

nấu nước trà, hoặc móc lỗ tai, làm hơi nặng tay, lỗ tai người ta chảy máu, bị người ta mắng, lại 

bỏ nghề hớt tóc. Đi học hết nghề này đến nghề kia để kiếm cơm ăn, cho đến già một nghề cũng 

không thông thạo, rốt cuộc thành lãng tử. 

Cũng như người học Phật nghe nói trì chú đắc thần thông, liền buông bỏ thân tâm trì chú, chưa 

đầy một năm, chỗ này thấy thần, chỗ kia sợ quỷ, liền tự suy nghĩ e rằng mình thiếu căn cơ hành 

đại pháp này. nghe người khuyên: “Tốt nhất là niệm A Di Đà Phật, không có gì tốt hơn lúc sống 

một câu danh hiệu Phật, sau khi chết chín phẩm liên đài”. Đây là biện pháp đến nhà của ta, dẫu 

chết cũng không thay đổi, dẫu chết cũng lấy niệm Phật làm hạnh. Chí hướng này thật cao quý, 

ngay hôm ấy bắt đầu to tiếng niệm Phật. Niệm Phật được một năm, nửa năm, vì có chuyên môn 

mà không có chuyên hạnh, lại nghe người nói đi hành hương Ngũ Đài chiêm bái VĂN THÙ sẽ 

được mở thông trí huệ, tức thì vọng niệm mỗi lần lên bèn quên tuột cái chân hạnh niệm Phật dù 

chết cũng không thay đổi. Lại đi chỗ này tìm gióng gánh, đến chỗ kia kiếm túi hương, một vai 

vân thủy. Đi dọc đường chợt nhớ: “Ta phải phát nguyện niệm Phật đến chết, ngày nay lại đi hành 

hương thánh tích”. Tự hận chính mình không có tâm thường hằng, than thở mãi không thôi. 

Người chân thật tu hành nếu làm như thế thì không bao giờ thành đại khí (người hữu dụng lớn 

lao trong Phật pháp) được. 

Giả sử tham thiền lại còn thêm một tầng nữa là phải chuyên môn tham, niệm động không hình, tu 

học không tướng, chuyên tại câu thoại đầu, sửa một văn phòng, kê một cái giường cao, trong 

suốt hai mươi bốn tiếng đồng hồ, mặc áo, ăn cơm, đi ỉa, đi đái ở tại đây ba mươi năm không ngộ 

không thôi, mới có phần tương ưng. 

Nếu người tham thiền không có tâm lâu dài, không có chí bền thì khó hành đạo vậy. Sao vậy? 

Thế gian học chẳng chuyên môn, kết cục thành lãng tử. 

Xuất gia tu chẳng chuyên môn, rốt cuộc thành phế nhân. Lãng tử và phế nhân không quan trọng, 

mà tham thiền chẳng thông chính là vùi chôn chính mình. Vì “Bổn lai diện mục” trụ ở trong 

thiền, cho nên không tham không được. 

64. NHẤT TÂM 



59 
 

Người tham thiền quý ở tại nhất tâm, nhất hạnh mới có thể làm xong đại sự. Như tâm chẳng nhất 

thì là hai tâm. Hai tâm tức là lìa sự tham thiền. Các việc thế gian chẳng cần thiết nhất tâm, chỉ 

cần nhận chân chịu khó học, không sanh biếng nhác thì sự việc có thể thành. 

Riêng một pháp tham thiền, chẳng những hai tâm chẳng thể tham mà nhất tâm còn là dùng tâm, 

thẳng đến chân tham thì nhất tâm bất khả đắc. Nếu khả đắc thì chẳng phải là chân tham vậy. 

Tham thiền cần phải nhất tâm để làm gì? Vô thỉ bất giác chỉ do nhất niệm mà thành vọng tâm. 

Trước vọng tâm tức là nhất tâm, nhất tâm, nhất niệm tên khác mà thể đồng. Cho nên ban đầu là 

nhất niệm, nay chỉ nhất tâm. Nhất tâm là từ trong tâm tán loạn mà làm thành nhất tâm. Vọng tâm 

tạo sanh tử. Nhất tâm dùng sanh tử. Chúng ta ở trong vọng niệm chịu đủ thứ khổ sở, tâm ấy càng 

khổ càng loạn. Loạn tâm tạo nghiệp, cảm quả báo muôn mối trải qua số kiếp nhiều như cát bụi 

còn không được nghe danh tự “NHẤT TÂM”. Ngày nay được đến địa vị nhất tâm tham thiền, 

chẳng tham tức là loạn tâm, tham tức là nhất tâm, mới biết có danh tự “NHẤT TÂM”. May thay! 

May thay. 

Bắt đầu tham thiền chỉ có một mạch tham thẳng đi đừng hỏi nhất tâm, loạn tâm vì sao? Trong 

vọng niệm mới nhất tâm, tham lâu thì thành nhất tâm. Trong nhất tâm nói loạn tâm, hễ nói thì 

thành loạn tâm. Vì thế cứ lo tham, không cần hỏi, hỏi tức là vọng. Tất cả loài người và loài 

chẳng phải người (phi nhân) hiện tại đều đang sống trong vọng tâm. Người nào biết được rằng ta 

ở trong vọng tâm là không tốt. Ta phải giải quyết xong cái vọng tâm này mới tốt. Do vọng tâm 

mà có nhân luân hồi, do vọng tâm mà có nhân sanh tử, do vọng tâm mà có nhân thế gian, do 

vọng tâm mà có quả biển khổ. 

Ai là người thật biết vọng là gốc khổ, và con đường phản vọng quy chân, hễ hành liền giải quyết 

xong? Đó là câu thoại đầu vậy. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể tham thiền. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể hành đạo. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể khởi nghi tình. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể liễu trần cảnh. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể không thế gian. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể hết phiền não. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể thâu thấy nghe. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể thoát tập khí của than. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể trừ vọng tưởng. 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể ngộ chân tâm. 



60 
 

Tâm của nhất tâm không danh tướng, không nương gá, không trong ngoài, không giới hạn, 

không bờ bến. Sức của nhất tâm hơn sức Phật, công của nhất tâm hơn công Phật. Sao vậy? 

Chẳng phải nhất tâm thì chẳng phải thành Phật, chẳng phải nhất tâm thì chẳng thể thành Bồ-tát. 

Đạo của nhất tâm chẳng phải là cạn cợt. Nếu người niệm Phật, niệm đến nhất tâm, được sanh tây 

phương ngồi an ổn trên tòa sen báu. Nếu người tham thiền, tham đến nhất tâm, minh tâm kiến 

tánh, con ba ba trong lu không thể chạy mất được. 

65. NHẤT HẠNH 

Người tham thiền chỉ hành một hạnh tham thiền là đầy đủ nghìn hạnh, muôn hạnh. Nếu một chân 

bùn, một chân gai, một chân trên trời, một chân dưới đất, một chân chánh đạo, một chân tà đạo, 

một chân tinh tấn, một chân biếng nhác, một chân để trống, một chân để suông qua. Nếu quả 

nhiên gót chân chấm đất thì đó là mỗi bước đều đúng. Bằng không, đụng việc chỉ trở ngại, mỗi 

bước đều sai. 

Nhất tâm nói ở trước, chẳng phải các tâm thì không thể qui về một tâm ấy. Nhất hạnh ở đây, 

chẳng phải các hạnh thì không thể qui về một hạnh nầy. 

Một chữ HẠNH là cửa của các điều thuận. Một chữ HẠNH cũng là cửa của các tai họa. Người 

thế gian, xuất thế gian, có người mở mắt hành, có người nhắm mắt hành, có người hướng thượng 

hành, có người hướng hạ hành. Hể có thân đều là gốc của hành. Do đó, đầu hành thì đảnh lễ, 

chân hành thì động, động thành quấy, hành lại càng quấy hơn. Mắt hành thì thấy sắc, tai hành thì 

nghe tiếng, mũi hành thì ngửi mùi, lưỡi hành thì nếm vị, thân hành thì chạm xúc, ý hành thì 

duyên pháp, đến đây muốn quày đầu lại hành thì khó lắm! 

Do có thân này hành trong các đường mà có lục đạo: 

1. Chẳng phải thân hành trì giới, bồi phước thì không thể sanh thiên đạo. 

2. Chẳng phải thân hành nhân nghĩa đạo đức thì không thể sanh nhân đạo. 

3. Chẳng phải thân hành bố thí mà ưa tức giận đấu tranh thì không thể sanh A-tu-la đạo. 

4. Chẳng phải thân hành phá giới hủy báng thì không thể sanh địa ngục đạo. 

5. Chẳng phải thân hành tham lam xẻn tiếc thì không thể sanh ngạ quỷ đạo. 

6. Chẳng phải thân hành ngu si xuẩn ngốc thì không thể sanh súc sanh đạo. 

Chúng sanh trong lục đạo này thật đáng thương xót. Tai hại là do cái hành này. Con người tuy có 

thân, nhưng nếu thân không hành thì lục đạo toàn không. Từ đây chẳng oán hận có thân, mà chỉ 

oán hận vọng hành (làm bậy). 

Hoặc có người hỏi: Tôi đã có cái thân máu thịt này rồi, đâu thể ngồi hoài, ít nhiều gì cũng phải 

hành mới đúng, chứ ngồi lâu sanh nhọc. 



61 
 

Đáp: Chẳng phải vậy! 

Đáng tiếc người cả thế gian chỉ lo hướng ngoại hành, không có một người nào quây đầu lại hành. 

Nếu có một người lớn tiếng nói: Thiên hạ đều hướng ngoại hành khiến cho loài người đầy mặt 

đất, súc sanh đầy hư không, làm sao dừng lại? 

Tôi nay khẳng khái nói với thiên hạ rằng: Một mình tôi quày đầu lại hành, tức là hồi quang phản 

chiếu hướng vào thân của mình tìm cái tự kỷ chân thật, lúc tìm gọi là “Việc dưới gót chân”, cũng 

gọi là “việc bổn phận”, cũng gọi là “việc liễu sanh tử” cũng là “làm cái việc thành Phật”. 

Thiên hạ hỏi: Tại sao ông biết tôi hướng ngoại hành? 

Người hướng nội đáp: Mời ông hành theo tôi. 

Thiên hạ nghe mà không dám đáp thẳng nói: Cái hành này của ông chẳng phải thân hành, xem ra 

dường như tâm hành. 

Tôi khuyên thiên hạ biết được tâm hành, tôi dám bảo đảm thiên hạ đều là chư Phật. Sao vậy? 

Chỗ tâm hành diệt chính là đạt cái thể của chư Phật vậy. 

66. CHÂN THAM THẬT CỨU  

Người tham thiền cần nhất là phải chân tham thật cứu thì tham thiền mới có phần đắc lực. Nếu 

cứ theo thái độ cũ, chẳng những không thể khai ngộ, lâu ngày còn khiến công phu dần dần diệt 

mất. 

Thật chẳng phải là việc nhỏ! 

Người tham thiền trước tiên phải biết tham thiền sâu chẳng phải là công phu ba năm, năm năm. 

Trước tiên cần phải từ chỗ thích nổi vọng tưởng chẳng cho nổi vọng tưởng thích nói cười, chẳng 

cho nói cười, thích mặc đẹp, chẳng cho mặc đẹp, thích ăn ngon, chẳng cho ăn ngon, thích giữ thể 

diện, chẳng cho giữ thể diện. Phải biết cái thích đó là nghiệp thân của ta, từ vô thỉ kiếp đến nay 

nhiễm cái tập quán đại ác này, vừa ý thì vui, nghịch ý thì giận. Ngày nay chẳng cho nó thích, đó 

là đạo nhân nhẫn tâm chặt đứt cái tập khí từ vô thỉ của thân. Rất cần phải lưu tâm, dụng ý từng 

giây từng phút mới có thể trừ được chút ít. 

Bằng không thì hôm nay trừ tập quán, ngày mai nhiễm tập quán lại còn nặng hơn. 

Từ chỗ đầy cả thân là tập quán xấu ác, từ từ nhận tâm quở trách các tập quán xấu ác ấy. Có một 

tập quán, liền quở trách, có nửa tập quán cũng liền quở trách. Cách quở trách ra sao? Như một 

niệm dâm nổi dậy, phải mau mau nhẫn tâm quở nó một tiếng. Quở một tiếng nó chẳng chịu thôi, 

thì quở nữa, chừng nào niệm dâm chấm dứt mới thôi. Phải biết một tiếng quở này, là niệm đầu 

chẳng theo niệm dâm. Một tiếng quở này tức là chánh niệm rầy tà niệm. 



62 
 

Hàng ngày, đối với tất cả tâm ác, niệm ác trái với đạo, phải mau mau quở một tiếng. Một tiếng 

quở liền dẹp xong, bớt được rất nhiều chuyện. Như đi nghìn dặm, vạn dặm, vạn vạn dặm đường, 

một bước đầu nếu sai, phải liền quở nó một tiếng. Bước sai thu hồi, tức là đi đường chánh. Xét ra 

chỗ sai là ngay từ một bước đầu sai mà không quở, đợi đến sai nghìn dặm, vạn dặm mới biết là 

sai đường thì uổng phí nhiều ngày giờ và khổ nhọc. 

Lại như lửa là tánh dữ không có một chút vị tình, đụng nhằm thì nó đốt ngay. Giả sử như một 

đốm lửa trên que diêm, ngón tay có thể bóp tắt. Thế mà đợi đến khi nó đã đốt cả đống cỏ ta thì 

khó mà dập tắt. Lại như niệm dâm sắp nổi dậy, quở một tiếng liền dứt. Nếu không dùng một 

tiếng quở này thì trước động niệm dâm. Kế động thân dâm, rồi động việc dâm, lại thọ quả báo 

của dâm. Hãy suy nghĩ xem! Quả báo đau khổ địa ngục ức vạn nghìn năm của tội dâm, chỉ vì 

thiếu một tiếng quở khi niệm dâm bắt đầu nổi dậy. Một tiếng quở này có thể dẹp niệm dâm, có 

thể khỏi sanh tử, có thể thoát luân hồi. 

Phải biết, một tiếng quở này đạt thẳng đến mục đích chân tham thật cứu. 

Mục đích là cái gì? Là chúng ta chấp có, quở một tiếng “CÓ” bất khả đắt, quở một tiếng nữa 

“KHÔNG” bất khả đắt. Đây gọi là công phu chân tham thật cứu. Làm được công phu đến chỗ tất 

cả niệm ác sắp nổi dậy liền quở chính là tương ưng với tham thiền. Nhưng mà mãnh lực của một 

tiếng quở chỉ đề phòng ngăn dứt niệm ác. Lại quở nữa, là đề phòng niệm ác không nổi dậy, mà 

không phát sinh chỗ một tiếng quở đặt để ở chỗ nào? Niệm ác lại là chỗ nào? Rốt cuộc cũng 

chưa phải là mục đích ngộ triệt để. Ngộ triệt để chỉ có tham thiền phát ngộ. Bất cứ cái nào cũng 

đều bỏ triệt để, đến đây chẳng những niệm ác không, mà niệm thiện cũng không, thì một tiếng 

quở đặt để ở chỗ nào? 

67. GIỮ ĐƯỢC LÂU DÀI 

Người tham thiền, công phu làm đến chẳng đánh mất, chẳng tẩu tác, chẳng gián đoạn mới được 

gọi là công phu giữ được lâu dài. 

Sao vậy? Ngay lúc đề khởi câu thoại đầu nghi tình trong suốt, niệm không tán loạn, hôn trầm, 

thấy không có vọng vi tế, dù thấy sắc nghe tiếng, công phu vẫn còn, đây gọi là chẳng đánh mất, 

là chẳng bị thanh sắc chuyển đi vậy. 

Trong suốt hai mươi bốn tiếng đồng hồ sáng sủa rõ ràng tinh chuyên tham cứu từ sáng đến chiều 

chưa có một phút nào có chút xao lãng, đây gọi là chẳng tẩu tác. 

Tâm tâm nổ lực tham, niệm niệm sâu xa thẩm vấn, không có niệm chẳng tham, không có tâm 

chẳng tham, có tâm thì tâm tham, có niệm thì niệm tham, hữu tâm thì hữu tâm tham, hữu niệm 

thì hữu niệm tham, vô tâm thì vô tâm tham, vô niệm thì vô niệm tham. Chỉ biết có tham không 

biết chẳng tham, đây gọi là chẳng gián đoạn. Đây là công phu thành Phật. Ba điều này được như 

vậy, chính là công phu giữ được lâu dài. Công phu tức là tham thiền vậy. 



63 
 

Chỗ hành như thế, người ngoài thấy dường như khó hành. Làm đến công phu như thế mới có 

chút phần thành Phật. Nghĩ ra thật khó quá! Tôi xin lấy một thí dụ hỏi các ông: Như người thế 

gian phát tâm làm ruộng, thân ở trên ruộng, tâm ở trên ruộng, việc làm ở trên ruộng, có lẻ nào 

không phải miệng nói đến ruộng, thân làm việc ruộng, tâm nghĩ đến ruộng. Cho đến rủ ông ta đi 

xem hát rất hay, ông ta bận lo việc làm ruộng không có một giờ nửa khắc ngưng nghỉ để đi xem 

hát. Có người hỏi: Ông lo làm ruộng, sao mà khổ quá vậy? Người làm ruộng đáp: Không lo làm 

ruộng không có cơm ăn. Lo làm như thế còn chưa đủ ăn, đâu có thể không lo làm được! Lại hỏi: 

Thân ông có thể bận làm, chứ tâm ông đâu có bận làm, tâm đã thanh nhàn, mời ông niệm Phật 

nhé! Người làm ruộng đáp: “Thân tâm đều nhọc mệt, đâu có tâm rỗi rảnh để làm việc khác”. Hỏi 

tiếp: “Việc khác so với việc làm ruộng còn tốt hơn, sao ông không làm? Người làm ruộng 

nghiêm nghị đáp: “Người làm ruộng chỉ biết làm ruộng, chẳng hiểu đến vịệc khác, chẳng mong 

muốn làm việc khác”. Do đây có thể suy ra tất cả các việc khác, không cần phải nhiều lời. 

Người làm ruộng vì thân tâm của người ấy đều ở trên ruộng, năm nay lo làm, sang năm lo làm, lo 

làm lâu ngày thuần thục càng thêm thuần thục, thân tâm giữ được lâu dài, đây gọi là sự giữ được 

lâu dài của người thế gian. 

Cho nên cho mặc ai nói có việc khác tốt hơn làm ruộng vạn phần, người ấy cũng không muốn 

làm, vì chỉ tính chuyện việc này mà không tính chuyện việc khác. 

Người tham thiền chúng ta cũng như người làm ruộng kia, hạ thủ công phu thân tâm đều nhọc 

mệt, lâu ngày không bê trễ mới có thể ngộ. Buồn thay! Người đời dùng cái tâm không được lâu 

dài, thọ cái thân không được lâu dài. Làm cái việc không được lâu dài, trụ cái chỗ không được 

lâu dài, tu cái nhân thế gian, cảm cái thân thế gian, nhẫn chịu cái báo thế gian, rốt cuộc không có 

cái chỗ mục đích giữ được lâu dài. Chỉ có người chân thật tham thiền trước tiên ở trong thanh sắc 

sớm chiều thay đổi mà tham, kế đó ở trong chớp nhoáng, huyễn hóa, bọt nổi, bóng trong gương 

mà tham. Do cái niệm của tham lâu dài, cái tham của niệm lâu dài mà tham chẳng thể mất niệm, 

niệm chẳng thể bỏ tham, niệm cùng với tham, tham cùng với niệm giữ được lâu dài. 

Thế nên biết, hư không chẳng lâu dài, niệm này mới lâu dài. Tham và niệm kết chặt mới có thể 

giữ được lâu dài. Trước do cái tham lâu dài, rồi lại quên cái niệm lâu dài. Nếu có thể đem sự giữ 

được lâu dài đập vỡ tham và niệm thì chẳng những tham bất khả đắc, mà ngộ cũng bất khả đắc. 

68. KIÊN CỐ 

Người tham thiền, hàng ngày tâm chẳng kiên (bền) thì không thể thường tham, lực chẳng cố 

(chắc) thì không thể trụ lâu. 

Thế nên biết, một pháp tham thiền, người ta không dễ gì biết. Tại sao? 

- Thiền là một tờ giấy mỏng, đập vỡ liền không. 

 -Thiền như bụi đóng trên gương, lau sạch liền thấy. 



64 
 

- Thiền như nắm tay không, mở ra liền xong. 

- Thiền là lỏi cây chuối, lột hết bẹ thành không. 

- Thiền là mây mù trong hư không, quét đi liền mất. 

- Thiền là hoa đẹp mùa xuân, gió thổi liền rụng. 

- Thiền là băng giá mùa Đông, gặp hơi nóng liền tan thành nước. 

- Thiền là cây đuốc, hễ dập thì tắt. 

- Thiền là đại địa đêm tối, mặt trời lên liền sáng. 

- Thiền là vọng tưởng của chúng sanh, hễ tỏ ngộ liền hết. 

- Thiền là thật chẳng rõ ràng, hễ nghi liền ngộ. 

- Thiền là không mê, không ngộ, người chứng mới biết. 

Thế nên biết, thiền này là một hạt giống của chúng sanh và Phật người ta chẳng dễ gì thấy, chẳng 

dễ gì biết. Nhân vì hạt giống này được sự dinh dưỡng, của thương ghét mừng giận của thân tâm 

như đất, nước, cho đến tận đến đời vị lai chẳng thể tận. Nay muốn thâu hạt giống, nhổ gốc rễ, hạ 

nhánh lá, lấy hoa quả đồng thời đều không muốn được không chúng sanh, trước tiên sẽ tham 

thiền. Thiền tức là hạt giống của chúng sanh và Phật. Tham là khí cụ để nhổ hạt giống. 

Hạt giống được nhổ bật ra thì tự chúng sanh, tha chúng sanh tiêu diệt hết, không còn sót. 

Lại thiền như căn bản chướng, chướng trừ hết thì thành Phật. Phải biết chư Phật và chúng sanh 

chỉ cách một niệm của đương nhân. Niệm tức là thiền vậy. 

Hãy nghĩ xem! Phật của chư Phật còn chẳng biết chỗ nào chẳng Phật. Chúng sanh của chúng 

sanh thật ở trong niệm của chúng ta, chẳng lẽ ngay cái vọng tưởng này của chúng ta cách chư 

Phật không xa sao? Chẳng phải vậy! Gần còn bất khả đắc, xa lại càng bất khả đắc. Căn cứ theo 

đây mà nói chẳng lẽ ta là chư Phật, chư Phật là ta sao? Cũng chẳng phải. 

Chúng sanh và Phật tuy chẳng phân biệt, nhưng ở giữa bị ngăn cách bởi một chữ THIỀN. Nếu 

đập vỡ được thiền quan (cửa ải thiền) thì mới thật là không ngăn cách. Vậy chỗ ngăn cách giữa 

ta và Phật là một chữ THIỀN, chúng ta cần phải nhận cho rõ. 

Ngày nay ở trên thiền tham, ngày mai ở trên thiền tham, tham cứu lâu ngày đạt đến mục đích 

kiên cố bất thối, thẳng đến đập vỡ thiền quan. Phật bất khả đắc, chúng sanh cũng bất khả đắc. Lại 

tiếp tục khổ tu đến chỗ chúng sanh khả đắc. Phật cũng khả đắc, tận hư không, khắp pháp giới 

mười phương Phật Tổ, đại địa gạch đá đều thành vĩnh đắc. Hai chữ VĨNH ĐẮC này rất kiên cố. 

Hư không tuy không mà chẳng thể gọi là chân không. Đại địa tuy thật mà chẳng thể gọi là Vĩnh 

thật. Hữu tình tuy hữu mà chẳng thể gọi là vĩnh hữu. Vô tình tuy vô mà chẳng thể gọi là vĩnh vô. 

Duy có Vĩnh đắc tự đắc, tự đắc kết cuộc thành ra quy về VÔ SỞ ĐẮC. 



65 
 

Tôi xin khuyên mọi người hễ có tâm đều có thiền. Hễ có thiền đều có quan (cửa ải), hễ có quan 

thì phải nhận chân mà gấp tham, huởn tham thì không phá được quan. Gấp tham, trường cửu 

tham, kiên cố tham, lâu ngày đập vỡ được tâm quan của mỗi người. Tâm quan tức là thiền quan 

vậy. 

69. ĐẮC LỰC 

Người tham thiền đến chỗ đắc lực quên thân tâm, quên thế giới, trên chẳng thấy trời, dưới chẳng 

thấy có đất, thấy núi chẳng phải là núi, thấy nước chẳng phải là nước. Đây là chỗ công phu đắc 

lực. 

Công phu làm đến chỗ đắc lực chưa biết là chỗ nào? Muốn biết chỗ nào đều quy về chỗ đắc lực. 

Đã đắc lực thì quên chỗ, lúc quên chỗ thì đều chẳng nhớ, chỉ biết mãnh liệt tham, chẳng biết lực. 

Biết lực tức đắc, đắc lại thất. Đắc mà lại thất thì lực ở chỗ nào? Một mũi tên BIẾT đâm thẳng 

vào xương, phải mau nhổ mũi tên (BIẾT) này ra, nắm lấy thiền lực khiến cho công phu luôn luôn 

không ngừng. Công phu luôn luôn không ngừng, chẳng hỏi đắc lực hay không đắc lực. Công phu 

một mai làm thành công, sau khi thiền quan bị phá vỡ cũng đừng thôi nghỉ. Thử hỏi: Thiền quan 

đã bị đập phá vỡ rồi, tại sao chẳng thôi nghỉ? Cái lỗi thôi nghỉ chẳng phải nhỏ, vì trên phụ chư 

Phật, dưới bỏ chúng sanh. Nếu làm hạnh Bồ-tát Đại Thừa thì phải mau bỏ Tiểu Thừa mà cứu 

chúng sanh. 

Chúng ta nếu chẳng tham thiền thì không thể nào ngộ đạo. Nếu chẳng tham thiền thì tự kỷ rất 

khó chiếu cố tự kỷ. Nay đã khai ngộ, thống thiết nghĩ đến chúng sanh đau khổ, nhớ lại ta cũng 

đồng là người phàm như chúng sanh chẳng dè đạt đến mục đích độ chúng sanh. Đã có khả năng 

độ chúng sanh, phải biết chúng sanh khổ. Chẳng biết chúng sanh khổ, chẳng thể ban vui. Muốn 

được khả năng ban vui, trước tiên phải vận đại bi làm đến mục đích lòng từ hay ban vui, lòng bi 

hay cứu khổ, mới là tâm Bồ-tát, đoạn dứt hạt giống Nhị Thừa. Thật được như vậy, mình người 

đều lợi, đâu mất công phu đắc lực. Nhân vì lúc tham thiền tuyệt nhân ngã, quên ăn ngủ, dứt thân 

sơ, lìa ồn náo, xa trần cấu, cắt đứt dây ân ái buộc ràng, đoạn tâm niệm thế tục, mới có thể thuận 

tâm vừa ý làm đắc lực công phu. Nhưng nếu chẳng ở trong chỗ đông đảo ồn ào kinh nghiệm qua 

thì chẳng những không có năng lực độ người mà chính việc độ mình cũng hãy còn mờ mịt. 

Mừng thay! Ngày nay là lúc ta độ hết tự tánh chúng sanh, nếu không phải được đến chỗ lực 

lượng của công hạnh chân thật thì chẳng phải là công to. Có lực lượng này mới có thể đập vỡ 

thiền quan sanh tử. Thiền quan đã phá vỡ rồi, mau mau lo độ chúng sanh mới xứng đáng là con 

của Phật. 

70. TÁN TÂM DỤNG 



66 
 

Người tham thiền, một niệm thiền, một niệm vọng. Lúc ở tại một niệm thiền, cái niệm này hễ 

đến trên thiền thì nhìn bốn phía không có cửa, gọi không người đáp, kêu không người ứng, niệm 

này qua niệm kia lăng xăng không ngừng, trụ trên thiền như lửa đốt thân, mới kêu là khó chịu. 

Nghĩ rằng: “Đem tôi đến chỗ này để làm gì? Trên chẳng thấy trời, dưới chẳng thấy đất. Lại 

chẳng thấy có một người giáp mặt với tôi”, hận nói: Cái này là thiền gì mà từ vô lượng kiếp đến 

ngày nay ở đâu tôi cũng đều đến rồi, mà chưa thấy cái chỗ này. 

Như người mới đến văn phòng tối, xòe tay không thấy tay, tối đến mức không thể động bước 

chân, dừng lại nửa khắc dường như có chút ánh sáng nhỏ đáng thương kẻ đại ác tạo sanh tử này, 

khách sáo gọi nó là niệm đầu. Đem nó nhốt chặt vào một văn phòng tối, mới ban đầu thấy là 

phòng tối, thật không muốn ở, đụng bên này nhảy qua bên kia, nhảy một hồi, ngừng nghỉ một lát, 

phòng tối dần dần thấy có ánh sáng, ngó chỗ này, nhìn chỗ kia, chẳng thấy vật gì cả, đạp một 

chân nhảy được ra ngoài. Vui thay! Sung sướng thay! Vô cớ đem ta nhốt vào một cái thiền quan 

đen tối, mới ban đầu thì hoàn toàn đen tối, kế đó thì có một chút ánh sáng, lại không có một 

người nói chuyện với ta, thật buồn quá! Nay bất tri bất giác nhảy được ra, nghĩ rằng: “Sau này 

không chịu đến chỗ đen tối như vậy nữa”. 

Đây là một hiện trạng của một niệm thiền. 

Một niệm vọng nghĩa là vừa bị cái thiền đen tối này nhốt một lát thì nhảy ra ngoài, chỗ này gãi 

đầu, chỗ kia gãi chân, lại mừng rỡ, lại duổi lưng, làm cho cái thân thịt này khi thì bảo hương khi 

thì đi tiêu, đi tiểu, khi thì quay đầu lại không thấy vị chấp sự, ở bên cạnh thì lén cùng người nói 

vài câu chuyện riêng. Hễ thấy chấp sự thì nhắm mắt lại. Bị người ta thấy trách: “Ông đừng có 

phóng túng, ông lén lút nói chuyện riêng đã bao nhiêu lần rồi, tưởng người ta không biết. Ngoài 

mặt làm ra vẻ người tốt, bên trong thật là người xấu”. Lại nghe thiện tri thức khai thị nói: “Làm 

người còn phải trong ngoài chân thật, chẳng nên bên ngoài theo, bên trong nghịch”. Vị thiền 

nhân này thẹn đỏ mặt. 

Lại đến lúc tọa hương, vừa ngồi xếp bằng để làm sinh hoạt tham thiền nghĩ rằng: “Người nghi ta 

đi đứng nằm ngồi chẳng rời tham thiền, ta cảm thấy có nhiều lúc trong tâm không có câu thoại 

đầu. Thật rất hổ thẹn, nghĩ rằng: “Từ nay về sau, dù cho loạn động như thế nào cũng quyết nắm 

câu thoại đầu, loạn động không cho rời công phu” cho nó loạn động, đây là một niệm vọng, vọng 

tức là tán tâm rồi vậy. 

71. HỮU DỤNG TÂM 

Người tham thiền ở trong tán loạn tham thiền chẳng phải vọng tưởng đánh mất công phu, thì là 

công phu đánh mất vọng tưởng. 



67 
 

Sao vậy? Ngay lúc muốn dụng công, vọng tưởng ùn ùn kéo đến. Cái niệm biết vọng tưởng đã nổi 

lên vọng tưởng chẳng ít. Nếu đã biết là vọng tưởng rồi mà còn muốn bỏ vọng tưởng, còn muốn 

diệt vọng tưởng nữa thì vọng tưởng ấy nổi thêm vô minh. Vì sao? 

Từ số kiếp vô thỉ đến nay đều do vọng tưởng ta tạo nên hư không đại địa, tạo nên gạch đá cỏ cây, 

tạo nên tất cả vạn vật, tạo nên mười phương Phật Tổ, chúng sanh. Người là câu thoại đầu lạ, ta 

không nên cho người đặt chân vào chỗ của ta. Vì trong nhà ta, người lạ được mời đến, trước là 

khách, sau muốn chiếm chỗ của ta, kế đến muốn người trong nhà ta thuận theo hắn, hôm nay lại 

còn dám muốn diệt cả chủ nhà nữa, đâu có lý như thế. Cả thế gian, tất cả thiên đường, địa ngục 

đều là do ta khổ cực từ từ làm ra. Câu thoại đầu này, người to gan lớn mật, trước ta đãi ngươi 

làm khách, hôm nay ngươi chuẩn bị diệt ta. Lực lượng của ta bị ngươi trừ khử chẳng ít, hiện tại 

thấy ngươi từng bước, từng bước chạy đến chỗ ta ngủ toan muốn biến ta thành tôi tớ của câu 

thoại đầu, đến nổi phải nghe lời người chỉ huy. 

Việc này sức mạnh, không còn có cách nào chạy thoát. E rằng càng chạy lại càng đến trong nhà 

người ta mà chạy. Tốt lắm! Ta thấy ngươi vì muốn chiếm chỗ của ta mà phải chịu khổ một thời 

gian khá lâu, chi bằng bây giờ ta làm đứa bé ngoan của ngươi cho rồi, ta chỉ biết một mực vâng 

lời. 

Xin khuyên người tham thiền chỉ cần giữ chặt thiền quan chẳng sợ cái ác la sát vọng tưởng này, 

dù nó có bản lãnh làm cho người cao hơn Phật Tổ mà thành tội quá A Tỳ, ngày hôm nay ta tham 

câu thoại đầu, ngày mai ta tham câu thoại đầu, tham lâu ngày được đến chỗ công phu vĩnh cửu 

bất thối bèn đem tâm can của la sát vọng tưởng nhổ bỏ ra ngoài. Duy cái người đại ác này là 

vọng tưởng, chư Phật nó chẳng sợ, chỉ sợ thanh kim cương vương bửu kiếm này là câu thoại đầu. 

Sao vậy? Mong người tham thiền xem kỹ, vọng tưởng làm nghiêng ngửa trời đất, thật kỳ lạ lắm, 

hễ đề khởi câu thoại đầu thì chân nó không dám động, nếu đề khởi một lần nữa, nó không có chỗ 

ẩn thân, nó sợ hãi thành ra như kẻ ngốc. Ngoại trừ câu thoại đầu ra, dù cho có bản lãnh như thế 

nào muốn làm cho vọng tưởng dừng lại một chút cũng chưa từng có. Xin mọi người ở thế gian 

hãy thí nghiệm xem, đến đây ra tay dụng công, chỗ nào cũng là chỗ đắc lực, không có chút ngăn 

trở, chính là hữu dụng tâm. 

72. VÔ TÂM DỤNG 

Người tham thiền tham đến ngoài chẳng biết có thế giới, trong chẳng biết có thân thể, giữa chẳng 

biết có thức tâm, tham được thiền như thế còn chưa đạt đến mục đích vô tâm. Sao vậy? Công 

phu tham đến vô tâm là tham thẳng, không ngó lại, không tư lự, không phân biệt, không tha 

niệm, không tự niệm, không hữu niệm, không vô niệm, không có niệm tham, không có niệm 

chẳng tham, mới thật là công phu vô tâm. 

Có người hỏi: Tôi thường nghe người của Thiền Tông nói: Thế gian dễ nhất không gì bằng tham 

thiền. Tôi nói chỉ có tham thiền là khó nhất. Vì sao? Hôm nay nói tán tâm dụng công, ngày mai 



68 
 

nói hữu tâm dụng công, lại nói vô tâm dụng công, rồi nói chân tâm dụng công. Lại nói: “Tìm tâm 

trọn bất khả đắc”. Lại nói: “Tâm không thi đậu về”. Lại nói: “Tâm không tất cả không”, dường 

như đây là một tâm, kia một tâm, thật làm cho người ta chóng mặt không biết phải dụng cái tâm 

nào mới tốt, tợ hồ khó hơn mọi việc ở thế gian. 

Đáp: Mời ông đi từ Dương Châu đến Hoa Châu, đi thẳng là như vậy. Thử hỏi một câu này nói 

xong, có thể đi đến liền chăng? Phải hỏi lại ông: Từ Dương Châu đi, từ cửa nào ra? Ngoài thành 

có thái bình chăng? Tiền lộ phí có đủ chăng? Đi đường thủy hay đi đường bộ? Sông Tam Xoa có 

bến đò chăng? Chỗ Lục Thiểm có quán nước để uống trà chăng? Phố Bát Lý có tiệm cơm để ăn 

cơm chăng? Ở Tứ Lý ít phố, có phải đến Hoa Châu ăn cơm trưa chăng? Xin hỏi từ Dương Châu 

đến Hoa Châu đường dài không bao nhiêu mà còn trãi qua nhiều việc. Điều nói ra có nhiều 

chăng? Nếu cho rằng một đoạn đường ngắn này nói có nhiều tình trạng, thì từ trong tâm nghiệp 

chướng của phàm phu nói đến trong tâm chư Phật, có thể vạn vạn năm e rằng nói cũng chẳng 

hết. 

Hôm nay người tham thiền là phàm phu, từ thiền tham đến trong tâm chư Phật, tại sao nói về tâm 

nhiều, nói về việc nhiều, là vì sợ người chưa thông thiền ý, đâu có quái lạ gì! 

Ngày nay dụng đến công phu vô tâm, hàng ngày thấy nghe hay biết rõ ràng phân minh, mà chẳng 

cùng với thân tâm, thế giới có một chút xíu niệm. Có một chút xíu niệm thì thành hữu niệm. 

Hữu niệm có thân tâm. Vô niệm đều là vô tâm, nhưng còn chưa quên một niệm tham thiền, đây 

gọi là vô tâm dụng. 

73. CHÂN TÂM DỤNG 

Người tham thiền từ tâm tán loạn tham đến hữu tâm, chỉ có tâm tham thiền không có tâm vọng 

tưởng. Lại từ hữu tâm dụng đến vô tâm. Vô tâm là không tất cả tâm thế giới, thân tâm, đến đây 

Miên Mật không chút gián đoạn. Như người cọ gỗ lấy lửa, hễ thấy có nóng cần phải thêm miên 

mật thì lìa bóng dáng thức tâm, chỉ có công phu, không còn có tri kiến về công phu, đây gọi là 

chân tâm. 

Đường lối của chân tâm như cọ gỗ có khói, chắc chắn có bật ra lửa. Biết rõ khi có khói ắt có lửa, 

không lửa thì khói từ chỗ nào ra. Thế nên biết khói cùng lửa chẳng lìa gang tất, có chút gián đoạn 

thì lửa tắt, khói theo đó mà diệt mất. Như người làm đến công phu chân tâm dụng chẳng phải là 

việc thường đâu! Chân tâm dụng này chẳng phải như người mới tham thiền cạn cợt quen miệng 

hay nói: Tham thiền phải chân tâm tham, phải thật sự tham, phải chân thật tham v.v… rất là khác 

xa nhau. Như một người ở trong cái ổ vọng tưởng tham, một người ở bên pháp thân tham, đủ 

thấy khác xa nhau một trời một vực. Đến địa vị chân tham này, trên nhân là chân tham, trên quả 

là chân ngộ, chư Phật hộ niệm, Long Thiên ủng hộ. Công phu đến lúc vô tâm còn cảm động 

Thánh hiền gia hộ, huống là chân tâm của sau vô tâm ư? 



69 
 

Trong phần Phù Tông Thuyết (tức tham thiền phổ thuyết quyển thượng) tuy có chỉ chỗ sâu xa rõ 

ràng, song vẫn e rằng người tham thiền hiện nay chán sâu mà lấy cạn. Vì thế, tôi trình bày thêm 

để cho người căn khí hơi lớn, chưa có thể gánh vác pháp khí đại ngộ, thường đến chỗ này thôi 

nghỉ được hiểu. Chỗ thấy ở nơi này rất gần giống với ngộ, cũng có thể nói huyền, nói diệu cũng 

có thể tự thừa đương vậy, cũng có cơ phong chuyển ngữ, nhướng mày trợn mắt, giơ nắm tay, 

dựng ngón tay, chấp tay cúi đầu, ho khạc, quơ tay, biết đau biết nhức. 

Nhưng chỉ là ở ngoài cửa nhìn vào nhà, thấy được chút ít ở mặt tiền, còn bên trong thì không thể 

thấy hết, cho nên gọi là người ở ngưỡng cửa, hoặc gọi là người nhận bóng sáng ở đầu cửa, hoặc 

gọi là người được chút ít cho là đủ, còn cách xa vậy. 

Nhị Thừa được chút ít cho là đủ, có mười tám món thần thông biến hóa bay đi trong hư không tự 

do tự tại, chẳng còn thọ thân đời sau, đã xưng là A LA HÁN, người này có thể sánh bằng ư? 

Chân tâm dụng là chân nghi dụng. Chân nghi dụng thì chân ngộ nhập. Từ đây mới biết, tham là 

chánh tri, nghi là chánh hạnh, danh nghĩa và sự thật đều chân, ắt khai đại ngộ. Người xưa nói: 

“KHÔNG NGHI KHÔNG NGỘ”. Nghi là nhân của ngộ, ngộ là quả của nghi. 

74. HỘ CHÁNH PHÁP NHÃN TẠNG 

Người tham thiền ngộ pháp này ra hoằng pháp, chẳng bao giờ nên hoằng pháp khác, pháp khác 

là pháp thế gian từ nhân gian cho đến phi phi tưởng thiền đều gọi là thế gian. Hoặc thế gian này 

cùng thế gian kia cũng gọi là thế gian. Người ngộ tâm là xuất thế gian. Người chưa ngộ tâm là 

thế gian. 

Như tham thiền kiêm trì chú, chỉ làm cho chú không linh nghiệm, thiền cũng khó thông, mỗi 

chân đạp ở một chiếc thuyền kết cuộc phải trật chân rơi xuống nước. Rơi xuống nước tức là 

luống công vô ích vậy. 

Có người niệm Phật, đi nửa cây hương, tham thiền ngồi nửa cây hương. Niệm Phật sắp thuần 

thục, tâm có thể quy nhất, bỗng bị thiền làm hỏng mất, khiến cho niệm Phật chẳng thành khối 

được. Tâm tham thiền tha thiết, niệm có thể tinh thuần, mà chưa quên một câu Di Đà thì chân 

nghi rốt cuộc chưa thành phiến. 

Có người ngồi tham thiền, đi niệm Phật. Có người hành tham thiền, ngủ trì chú. Có người dùng 

tham thiền cầu mưa. Có người dùng tham thiền cầu tạnh. Có người dùng tham thiền hoàn 

nguyện. Có người dùng tham thiền cầu phước huệ. Rốt cuộc chẳng phải là chánh nhãn lợi người, 

cũng chẳng phải là chánh nhãn hành đạo. 

Đại pháp của Phật lấy minh tâm làm chủ thể, lấy chuyên môn làm chánh hạnh. Như Tôn giả 

Châu Lợi Bà Đà Dà sanh ra làm người không ra gì, xuất gia không biết một chữ, không biết một 

việc, không biết gì hết. Phật dạy ngày niệm hai chữ CHỔI QUÉT làm công phu. Tôn giả nhớ chữ 



70 
 

CHỔI thì quên chữ QUÉT, nhớ chữ QUÉT thì quên chữ CHỔI. Ôm ấp lâu ngày một câu CHỔI 

QUÉT không đầy ba năm, Ngài thành đại A LA HÁN. 

Phải biết, tâm là loạn, pháp là nhứt (một) muốn được nhất tâm phải dụng nhất pháp. Một pháp trì 

lâu ngày, tâm kia dần dần chuyển loạn thành định. Dù dụng pháp nào cũng phải chuyên môn trì 

lâu dài, thân có thể chết, pháp không thể mất, tâm có thể đổi dời, pháp không thể đổi dời. Nếu có 

thể đem định pháp trị loạn tâm này, loạn tâm lâu ngày ắt y pháp mà định. Do đây tham câu thoại 

đầu ngộ tâm, niệm A DI ĐÀ PHẬT cũng có thể ngộ tâm, trì chú cũng có thể ngộ tâm, xem Kinh 

cũng có thể ngộ tâm. Nhưng mà pháp ngộ tâm có gián tiếp, có trực tiếp. Trực tiếp là ngay nơi 

tâm mà truy cứu tâm, cho nên ngộ tâm dễ. Gián tiếp là tại nơi cảnh mà truy cứu tâm, hoặc tại 

pháp khác mà truy cứu tâm, cho nên ngộ tâm hơi khó. Khó dễ là ở tại chỗ chuyên môn hay 

không? Nhất tâm hay không? Nhất pháp hay không? Nhiều tâm hay không? Nhiều pháp hay 

không? Lợi căn hay độn căn? 

Do đây biện biết, người có thể hành một pháp này suốt đời chẳng hành pháp khác, chẳng sanh 

niệm khác thì thật là người lợi căn, nếu hành một pháp này ba năm, năm năm, lại hành một pháp 

kia, sanh một tâm kia thì suốt đời dù hành bao nhiêu pháp cũng không bao giờ đắc pháp. 

Người hành đạo chỉ biết hận Phật pháp, mà không một người nào biết tự trách lấy mình. Đau đớn 

thay!  

75. PHÁT TÂM RỘNG LỚN 

Người tham thiền được khai đại ngộ phải phát đại tâm. Đại tâm là gì? Như phát nguyện độ 

người, phải phát nguyện độ hết mười phương chúng sanh, đây là đại tâm. 

Lại nghĩ chúng sanh khổ mà phát tâm Bồ Đề. Hễ độ người không nên lựa chọn oán thân, bỉ thử, 

nam độ nữ cũng độ, người ác, súc sanh cũng độ. Cách độ như thế nào? Thấy người già trẻ, nam 

nữ thì rơi lệ tâm nghĩ: “Các người là cha mẹ quá khứ của tôi, tương lai các người nhất định thành 

Phật”. Tôi liền lau nước mắt, kính lễ trong lòng. 

Thấy trâu ngựa chim muông thì buồn thương mà nói: “Các người tạo nghiệp gì mà phải thọ báo 

thân này. Tôi là con của các người. Các người là cha của tôi. Tôi làm sao báo hiếu các người”. 

Than thở như thế rồi, liền thống thiết phát đại nguyện: “Nguyện các người sớm trở vào loài 

người, tôi sẽ thuyết pháp cứu các người”. 

Thấy núi song đất đai, gạch đá cỏ cây, cục bùn, miếng ngói, thầm nghĩ rằng: “Người trụ vào loại 

này để làm gì? thuở xưa có cục đá biết nghe pháp, người gỗ biết khóc than. Ngươi là người nào? 

Tôi là người nào? Đợi có ngày tôi thành Phật, các người đều nghe pháp âm của tôi, đều được tôi 

giáo hóa. 

Có hai người đánh lộn thì can ra, không đủ sức can thì khuyên họ thôi đánh lộn. Có người té 

xuống nước thì tìm cách vớt lên, chứ không nên nhảy đại xuống nước cứu vớt. Người làm như 



71 
 

thế bị gọi là tâm của Bồ-tát ngu ngốc. Trước hết phải xét lấy mình, rồi lo đến người khác, mới 

thành lợi cả hai. Có bé con bị người ta đánh, thì ôm lấy đứa bé, đưa lưng mình chịu cho người 

đánh. Có người cần ngón tay thì cho ngón tay, có người cần não tủy thì cho não tủy. Có người 

cần cái khố thì cho cái khố. Có người nhờ ta gánh đồ giùm thì ta liền gánh giùm. Đây là đại tâm 

cứu khổ, khổ tâm độ người. 

Có người bảo ta phá giới, ta không chịu. Người kia ép buộc ta, thì ta chặt đầu ta cho họ. Có 

người mời ta giúp họ làm việc trộm cướp, ta không chịu. Có người thỉnh ta đãi đằng người khác 

uống rượu, ta không chịu. Đạo Bồ-tát thì chịu làm, phá giới thì không chịu làm. Ép ta làm, thà 

chặt đầu ta thì được, chứ phá giới thì không bao giờ được. Thật ra do người hành đạo ở đời mạt 

pháp tâm tuy rộng lớn mà hạnh chưa kiên trì, ý từ bi lớn mà không biết xét nên làm hay không 

nên làm. một ngày kia, chợt quên thánh giới, độ người trái lại hại người, người giữ giới bỗng 

phạm đại giới. 

Lại, đại tâm là chẳng cảm quả báo phàm phu, chẳng tu nhân Nhị Thừa, đại tâm này mới được gọi 

là chân thật đại tâm, mới là đến chỗ tận cùng vậy. 

 


